Bulletin de I'Institut Francais d’Etudes Andines / 2006, 35 (3): 265-283

La ceramica de etiqueta de las folas de
Japoto (costa de Ecuador)

Karen E. Stothert*

Resumen

El presente ensayo ofrece una descripcion de tres clases de cerdmica decorada recuperadas en tolas
que originalmente fueron ocupadas durante una fase temprana del periodo Mantefio en el sitio Japoto
(provincia de Manabi, Ecuador). La vajilla decorada con motivos que evocan ancestros y conceptos
césmicos que funcioné en contextos ceremoniales y rituales se interpreta como ceramica de etiqueta.
Se discute el papel social, politico y religioso de esta ceramica muy difundida y diagnéstica de la
cultura de los antiguos mantefos.

Palabras clave: cerdmica, tola, periodo Mantefio

La céramique d apparat des tolas de Japoto (cote de |I”Equateur)

Résumé

Cet article décrit trois classes de céramique d’apparat provenant du site & monticules artificiels de
Japoto, Province de Manabi, Equateur (phase ancienne de la période Manterio). Les décors et motifs y
représentent des ancétres ou des concepts cosmologiques que I"auteur interpréte comme un ensemble
de céramique d’apparat qui servait dans des contextes cérémoniels ou rituels. Puis il aborde le theme
du role social, politique et religieux de cette céramique trés répandue et qui peut étre considérée
comme diagnostique de la culture mantena.

Mots clés : céramique, tola, période Mantero

*

Centro de Investigacion Arqueoldgica de la Universidad de Texas (San Antonio). E-mail: stothertk@sbcglobal.net



Karen E. Stothert

The formal ceramic wares of the tolas of Japoto (coastal Ecuador)

This paper presents a description of three classes of decorated ceramics recovered from the tolas of the
site of Japoto (province Manabi, Ecuador), originally occupied in the Early Mantefo period. These fine
wares decorated with designs that evoke ancestors and cosmic concepts are interpreted as conforming
a set of formal wares used in ceremonial and ritual contexts. The social, political and religious roles of
this widely used ware, understood as diagnostic of mantefo culture, are discussed.

Key words: ceramic, tola, Mantefio period

INTRODUCCION

La cerdmica ha sido —desde los albores de su produccién hace 5 000 afios— importante en
contextos ceremoniales y rituales. Por medio de técnicas y arte, los alfareros lograron crear un
material casi inmortal, duro y milagroso, que brilla, que aparece en muchos colores, que toma
formas diversas y que se convirtié en un vehiculo vistoso de comunicacién muy vinculado a
actividades comensales, y por ende de gran valor. En este ensayo se destaca el papel que tomé
la ceramica dentro de la comunidad mantefia de Japoto, un paradero ocupado en los siglos
proximos a 1000 AD1.

El estilo ceramico denominado Mantefio-Guancavilca tenfa una amplia distribucién en la costa
del Ecuador desde Bahfa de Caraquéz en el norte hasta la provincia de El Oro en el sur, entre
900 y 1532 AD. Los elementos utilitarios de los conjuntos ceramicos varfan regionalmente,
pero los objetos decorados fueron muy similares desde el norte hasta el sur, evidencia de un
comportamiento comdn, un patrén cultural compartido por numerosos pueblos en el periodo
Mantefio en la costa ecuatoriana.

Segln mi hipétesis, el conjunto cerdmico decorado evidencia un protocolo al momento de comer
que regfa en la vida social, politica y religiosa de aquel entonces. En todo el territorio mantefio
familias acomodadas emplearon la misma vajilla de etiqueta compuesta de objetos cargados de
simbolos cosmicos y ancestrales. Los objetos decorados de la gente mantefia-guancavilca todavia
nos remiten a la organizacién del universo, al flujo de energia vital, el ciclo de vida y muerte,
a las grandes fuerzas femeninas y masculinas, a los grandes procesos regenerativos del cosmos.
Los motivos decorativos empleados son los mismos que se presentan en la pintura corporal
representada en las esculturas de ceramica que retratan personajes mantefios (Guinea, 2004),
y los mismos que aparecen en todas las categorias del arte ordinario y esotérico manteno,
incluyendo torteros, sellos (pintaderas), sillas de piedra, estelas y arquitectura (Guinea, 2004).
Estos elementos decorativos basicos son milenarios y corresponden a los fosfenos percibidos por
personas en trance.

Sin entrar mucho en la interpretacién de la organizacion sociopolitica de los mantenos, quisiera
senalar la importancia de «casas grandes» (entendidas como unidades sociales) en el periodo
temprano cuando se inicié la construccién de un conjunto de tolas (plataformas de tierra) en
el sitio hoy conocido como Japoto. Posteriormente, en los periodos tardios de la trayectoria
mantena, se realiz6 en muchos sitios la construccién de edificios grandes con cimientos

1 La siguiente discusion se basa en el estudio de una parte de las colecciones excavadas del sitio Japoto (espacio

de estudio del Proyecto Manabi dirigido por el Dr. Jean-Francois Bouchard). Agradezco al Dr. Bouchard por la
oportunidad de trabajar en el proyecto. Gracias también a Anne Touchard por algunos dibujos. Las procedencias
de todas las piezas ilustradas se encuentran en las leyendas de las figuras 3-6.



La cerdmica de etiqueta de las tolas de Japoto (costa de Ecuador)

de piedra. Este patrén arqueoldgico, junto con la cerdmica, me hace pensar que la familia
corporativa fue la unidad principal de la organizacién social y econémica mantena durante
varios siglos. Estas unidades compitieron entre si en un periodo caracterizado por el desarrollo
de sociedades mas jerarquicas. Ultimamente el concepto de la casa o «casa noblex ha recibido
mucha atencién académica en discusiones del desarrollo de sociedades complejas (Pauketat &
Emerson, 1991; Gillespie, 2000; Webster, 1990; Joyce, 2000; Helms, 1998). La evidencia de
Japoto manifiesta el comportamiento de estas casas en la fase temprana del desarrollo de una
sociedad que luego en sus fases tardias tal vez llegé a consolidar y difundir una cultura mas
centralizada y jerarquizada.

A pesar de la existencia de varias entidades étnicas en la costa del Ecuador en el siglo XVI,
parece que sus aristocratas, desde Bahia de Caraquéz en el norte hasta la provincia de El Oro en
el sur, compartieron durante todo el periodo Manteno la misma vajilla de etiqueta. Por medio
de ella, los mayores de familia (es decir, las autoridades o principales) y también los aristocratas
regionales expresaron su estatus y destacaron sus funciones socioreligiosas.

Estas unidades —nuestras «casas»— se perpetuaban a través del tiempo y manejaron proyectos
sociales, politicos, econémicos y religiosos a beneficio del grupo corporativo. Sus esfuerzos tenian
el fin de fortificar su cohesién interna y forjar vinculos con otros grupos (afines, otros aliados,
stbditos de varias clases y personajes y casas de mayor prestigio y autoridad). Otra meta de gran
importancia en las sociedades indoamericanas fue la de mantener la herencia y presencia de los
ancestros. Para crear autoridad dentro de la casa y también para ganar prestigio en el mundo de
«otros» (fuera del circulo de parientes intimos) los mayores de las casas desarrollaron estrategias
sociales y simbdlicas que dependian de su conexion con sus ancestros y con otros espiritus
del mundo paralelo. Este patrén cultural esta muy difundido en las comunidades indigenas
americanas (Helms, 1993; 1998). Esta estrategia fue de mayor importancia entre las élites, ya
que los grupos gobernantes se preocuparon de identificarse con la tierra o con otros recursos y
crear unidades de parentesco dominadas por personas identificadas con ancestros poderosos,
dadores de bienes.

Un aspecto del comportamiento de estas casas fue la actividad comensal, por medio de la
cual lideres de varios segmentos sociales lograron distintos propésitos. Los grupos corporativos
adoptaron una etiqueta, una cultura de comida, por medio de la cual sus miembros conocfan,
practicaban y ensayaron sus relaciones sociales. Actividades comensales formales, repetidos en
numerosas ocasiones, expresaron relaciones de género, relaciones entre parientes de distintas
edades servian para definir el papel de cada persona vinculada a la comunidad.

Comidas regidas por una etiqueta especial (incluyendo convenciones ceremoniales) y cargadas
de simbolismo permitieron a algunas personas desarrollar su prestigio y autoridad, y demostrar su
carisma, su poder econémico, su habilidad politica y su espiritualidad. Una dimensién estratégica
del comportamiento de la elite es su identificacién repetida con las fuerzas del cosmos, con
los poderes espirituales, especificamente con los ancestros. Al destacar su conexién con los
ancestros, la elite se convirti6 en el representante en el presente mundo de los antepasados que
habitaron en el mundo paralelo (Helms, 1998).

Se plantea que cada casa grande (entendido como un grupo corporativo) se preocupé de dar
de comer y beber a los suyos y a otros en comidas formales en las cuales reforzaron sus vinculos
de parentesco y alianza, y a la vez fortalecer la autoridad y jerarquia social de los patrocinadores
de la comida (Clark & Blake, 1994). La vajilla de etiqueta se repetia con poca variacién en
asentamientos mantefios desde el norte hasta el sur durante cientos de afos. Para ofrecer
una comida ceremonial, los anfitriones tenian que tener cantaros para servir liquidos (siempre
pensamos en brebajes alcohdlicos como la chicha), cuencos hemisféricos para tomarlos, otros
cuencos mas para servir la comida ceremonial y compoteras, platos ofrendatorios de més carga
ideoldgica y de mas prestigio en el cual servian ciertos brebajes chaméanicos y ofrecieron bienes
a los ancestros y otros espiritus.



Karen E. Stothert

Las autoridades de las casas y comunidades aprovecharon de una ideologia bien difundida
en América: en su pensamiento, el problema central de la vida es mantener la fertilidad de
plantas, animales, y de la gente. Los seres humanos tienen la responsabilidad de ver por el
buen funcionamiento del sistema césmico, deben promover el flujo de la fuerza vital del
mundo terrenal hacia el otro mundo por medio de oraciones, danzas, ceremonias, sacrificios,
comportamiento moral, etc. Los adultos de mayor autoridad y los lideres seculares y religiosos
son los encargados de los proyectos de mantenimiento del flujo de poderes vitales. La evidencia
de su éxito es la abundancia de comida y la fertilidad de las mujeres. Regresando al tema del
comensalismo: cada comida servida senalaba el éxito, o a veces el fracaso, de los esfuerzos de
las autoridades, de las elites, pero también el protocolo social y las mismas reglas ceremoniales
expresaron el estatus y papel social de cada uno de los participantes?.

Ademas, en la ceremonia comensal los temas sociales estaban vinculados con temas religiosos.
En el pensamiento indigena la comida y bebida tan asociadas al concepto de bienestar, también
servian para ofrendar a los difuntos y especialmente a los poderosos que conformaron el grupo
de preciosos antepasados. Dar de comer a los espiritus fue un acto de comunicacion primordial
en la construccién de relaciones con seres del mundo paralelo. En muchas tumbas se colocaban
vasijas elegantes de ceramica que contenfan comida y bebida, ofrendadas al muerto que viajaba
al otro mundo donde él o ella se convertia en antepasado dador: el ancestro siguié siendo
miembro funcional de la casa y de la comunidad de vivos. Esta ideologia se plasmé en objetos
materiales asociados con actividades sociales. Las convenciones simbdlicas utilizadas por los
artistas mantenos ya existieron desde hace miles de afos: a lo mejor todo el mundo reconoci6 el
contenido simbélico de los motivos decorativos repetidos con varias técnicas en las superficies de
vasijas, y también en diversos objetos de cerdmica, fibra, piedra, metal y concha que aparecieron
en las reuniones sociales y rituales.

No tenemos evidencia de la produccion de cerdmica dentro del paradero estudiado. Nadie
conoce la ubicacién de los talleres de la produccién de la cerdmica fina mantena, pero es
claro que habia comunicacién intensa entre los distintos grupos, porque las vasijas, torteros,
figurines, sellos (pintaderas) son muy parecidos entre asentamientos y entre regiones.

Solo sabemos que los pobladores de Japoto participaron en unas actividades culturales que
definieron la sociedad mantena. Las autoridades o personas principales de cada casa se esforzaron
para mantener el bienestar econémico, social y espiritual del grupo. Adquirir y emplear ajuares
de contenido simbdlico debe haber sido una de las metas de los gobernantes familiares.

Todavia no podemos decir si la casa o casas que construyeron las tolas de Japoto fueron de alta
jerarquia dentro de la sociedad mantena regional, o no. Es probable que la casa incorporaba
personas vinculadas por parentesco y otras afiliadas, y que los miembros ocuparon distintos
rangos y posiciones sociales.

La siguiente descripcion de tres categorfas de vasijas finas utilizadas en la presentacién de
comidas ceremoniales nos conduce a imaginar aspectos de las actividades de los mantefos que
habitaron las tolas de Japoto en el periodo Mantefio temprano. La ceramica es muy parecida
a otros conjuntos contempordneos recuperados en Los Frailes (sur de Manabi; Mester, 1990),
y en la peninsula de Santa Elena, en la provincia del Guayas (particularmente de la fase La
Libertad 1; Paulsen, 1970).

2 Los ritos andinos de «asentarse» segtn protocolos sociales estan interpretados por Allen (1988) y McEwan (2003).



La cerdmica de etiqueta de las tolas de Japoto (costa de Ecuador)
1. VAJILLA DE ETIQUETA

En el estilo manteno hay numerosas formas finas, de pasta dura, bien ejecutadas y caracterizadas
por una amplia gama de decoraciones. Las formas principales que funcionaron dentro de los
contextos comensales y funerarios, y que tienen mayor contenido iconogréfico, son cantaros
(jarros, vasos globulares con cuellos restringidos y bordes evertidos); cuencos (platos hondos,
abiertos o ligeramente restringidos) y los platos de pedestal (compoteras, o vasijas abiertas no
muy hondas, descansando sobre pedestales bajos y altos). Las botellas no son muy recurrentes
en Japoto ni en otros conjuntos de la fase temprana. Ademds los alfareros manteno-guancavilca
fabricaron otros artefactos de ceramica que constituyen la parafernalia caracteristica de
actividades rituales y ceremoniales de aquel entonces: figurines, sellos (pintaderas), torteros, y
otros objetos que expresaban ideas sociales y religiosas.

1. 1. Cantaros

Estas vasijas vistosas funcionaron para contener y servir liquidos. Ya que muchos de estos han sido
recuperados en tumbas, se imagina que la chicha fue ofrendada a los muertos para su viaje post
mortem. En los documentos histéricos coloniales se leen descripciones de la costumbre de los
indigenas de ponerse en contacto con sus ancestros y otros espiritus por medio de danza, musica,
y canto, todo bajo el efecto de brebajes alcohélicos y de otros ingredientes psicotrépicos. En la
figura 1 se aprecia una acuarela del siglo XVIII donde son representados danzantes indigenas del
norte del Perd durante una fiesta de cosecha (fig. 1). Los danzantes reciben chicha brindada por
un agricultor con un decantador en la mano (Martinez-Companén, 1978: E167).

EAGT

1. 1. 1. Pulido y brunido

Fragmentos de céntaros decorados aparecen en casi todos los
contextos excavados en Japoto. Los cantaros se caracterizan por
sus superficies pulidas y por ende son vasijas extraordinarias
debido al esfuerzo necesario para crearlas, y por el hecho de
que el brillo esta vinculado con la fuerza vital que anima el
universo (Saunders; 1998; 1999), la fuerza llamada k’ulel (soul-
force) entre los antiguos Maya (Schele & Mathews, 1998: 48-
50). Es posible que el contraste entre zonas brufidas y otras sin
brillo (matte) evoque la idea de la transformacién de lo ordinario
en lo espiritual.

El brunido es la técnica decorativa mds recurrente en Japoto, y
por medio de ella se crean zonas, bandas y patrones de lineas
brillosas desplegados de tal manera que plasman aspectos de la
ideologia de la gente que los fabricaba y utilizaba. En los casos
de los cantaros mas sencillos, los hombros de la vasija estan por
lo menos pulidos entre la coyuntura con el cuello y el punto
de didmetro maximo. A veces la mitad inferior de los cantaros
globulares y carenados queda alisada, sin brillo, pero adornada
por lineas brunidas: rayas onduladas y en forma de zigzag, sello
de la fuerza del mundo paralelo.

Las zonas principales de la decoracion incluyen el interior del
borde, el exterior del cug[lo/golletﬁ y Ios. hgmbros de la vasija Figura 1 — Danzantes indigenas brindan con
donde se presentan motivos bruiidos, incisos o grabados, o chicha durante una fiesta de cosecha

ejecutados con la técnica negativa. Algunos tiestos se ven con Acuarela de Martinez-Compaién (1978: E167)



Karen E. Stothert

huecos taladrados, posiblemente evidencia el deseo de mantener la funcionalidad de una
valiosa vasija, tal vez una reliquia de familia. Ya que el interior de la boca del céntaro recibié
mucha atencién artistica, se puede imaginar que el campo circular se entendia como un mapa
del cosmos, y en el centro un portal, un conducto material y metaférico que evoca la idea
de comunicacién chamdnica. Los disefios sirven para llevar el ojo al centro, y para pensar
en la vitalidad y complejidad del universo (fig. 2b). En esta figura se representa un campo de
diseno relativamente completo: el plan consiste en la repeticién de dos paneles contrastantes,
con sus rayas limitrofes, que forma una composicion de cuatro partes correspondiente a
la cuatriparticién del cosmos, fundamental en la ideologia amerindia, y presente en estilos
anteriores de la regién mantena.

La composicién del diseno de las vasijas —tipicamente— se basa en unos campos
complementarios: los paneles de lineas onduladas brunidas se presentan a lado de los de bandas
paralelas pulidas (figs. 2b, c). Aparentemente este contraste dual es fundamental, y se repite
mucho no solo en las vasijas de Japoto y otros asentamientos domésticos, sino también en los
disefios mas complejos en piezas mortuorias de alto prestigio.

2cm
°)
: C
Figura 2 — Céantaros

a. Vasija mantena (Museo de Antropologia y Arte/Guayaquil, GA 3-1715-80)
b. Bordes de Japoto con decoracién brufida (J8 Unidad A, Nivel 40-50)
c. Bordes de Japoto con decoracion brufida (J5 TB Nivel 120-140)

Basdndose en las interpretaciones de simbolos del arte de varias culturas americanas, se puede
imaginar el significado general de los motivos representados y de su organizacion dentro de
los campos de disefio. En las figuras 3-6 se aprecian algunos de los motivos recurrentes en
la ceramica mantefna: lineas, rayas y bandas radiales, expresiones de poder y espiritualidad
(como las plumas que salen del sol o las lineas que emanan de la cabeza del chaman en
representaciones indoamericanas); el reticulado que representa la interaccién de elementos;
volutas y lineas onduladas evocan movimiento, respiracion, poder; zonas escalonadas sefalan
montanas, paisajes sagrados y miticos en la iconograffa indigena americana; y listones de puntos
y puntas demarcan limites entre las distintas esferas espirituales. Estos motivos sencillos entraron
en la iconograffa americana hace miles de afos, y son los mismos fosfenos que se presentan y
huyen cuando uno entra en trance al ingerir sustancias psicotrépicas: representan una visién del
mundo paralelo, el de los espiritus y de la fuerza vital.

Estos motivos comunican de manera esquematica la estructura del cosmos, con sus distintos

niveles y las fascinantes lineas limitrofes (que desafian a los chamanes viajeros), la cuatriparticién
del cosmos, la armonfa entre fuerzas complementarias (masculina y femenina, vida y muerte,



La cerdmica de etiqueta de las tolas de Japoto (costa de Ecuador)

XN

Vo
SRR
%Y %9
a0

Figura 3 — Cantaros y sellos de Japoto (escala variable)

a. Tiesto con motivos negativos, puntos rojos en nubes de color negro ()2, Zanja 1, Nivel 220-240 cm)
b. Tiesto con motivos negativos, puntos rojos en nubes de color negro ()6, «L», Nivel 1, 0-20 cm)

c. Borde con motivo grabado, color negro ahumado sobre fondo amarillo, con hueco taladrado (J5 TB ext Nivel 40-60 cm)
d. Borde con motivo grabado, interior negro pulido, ahumado sobre amarillo (J5 TA P4 Nivel 8)

e. Tiesto de cuerpo con motivo grabado sobre engobe rojo pulido (J5 TA ext Nivel 20-40 cm)

f.  Borde con motivo grabado, negro ahumado (J3 PZ Capa 1, 0-13)

g. Cuerpo con motivo grabado sobre marrén pulido (J3 PA N.3)

h. Borde con patrén brufido, negro pulido (J4 Pozo 2, Nivel 1)

i. Cuerpo con motivo brufiido, negro sobre fondo gris-amarillo ()2, Zanja 1, Nivel 180-200 cm)

j. Sello/pintadera de Japoto (J5 TB P1 Nivel 4)

k. Sello/pintadera de Japoto (J5 TB P1, Nivel 7)

I Sello/pintadera de Japoto (J3 Pozo Z, Capa 1, objeto 4)

m. Borde con cara modelada y dos botones aplicados, interior anaranjado-blanco pulido, exterior gris-erosionado (Cuadrante
SE Superficie A)



Karen E. Stothert

e
s s

Figura 4 — Compoteras y platos de pedestal (distintas procedencias)

a.
. Disposicion de bandas y rayas brunidas en el interior de plato mantefio, negro sobre gris ahumado (Mester, 1990: fig. A9)
. Plato con ranura circular y patrén de decoracién brunida parecida a «b», negro pulido sobre gris (J5, TB Nivel 120-140 cm)
. Decoracién bruhida escalonada, superficie beige pulido con decoracién beige claro (J5 TA P4, Nivel 5)

b
c
d
e.
f.
g
h
i

Decoracién brunida compleja, negro ahumado sobre gris ()2, Zanja 1, Nivel213 cm)

Decoracién brunida (color oscuro) sobre fondo gris, con huecos de taladro (J3 Pozo Z, Capa 2)

. Decoracion brunida, negro ahumado sobre gris matte ()6, Zanja 1, Nivel 4)

. Zona pulida arriba de la carena con decoracién brufiida mas abajo, negro ahumado (J6 PC1 borde este 6)
. Decoracion brunida, gris-negro ahumado ()3, Pozo Z, Capa 9, Rasgo 8)

i. Decoracién brufida, gris-negro ahumado (6 L, Nivel 1)



La cerdmica de etiqueta de las tolas de Japoto (costa de Ecuador)

Figura 5 — Pedestales (escala variable)

a. Compotera mantena, color negro ahumado, con decoracién brufida, negro sobre gris (ver detalle «d»); en su
exterior un animal modelado y decoracién bruida en el pedestal (Estrada, 1957: fig. 16a)

b. Fragmento de pedestal de Japoto con escalones en su interior, y el centro hundido con un patrén de rayas
bruhidas; interior amarillo pulido con nubes y lineas brunidas de color gris (J6 PC1, Nivel 6)

c. Fragmento de Japoto: interior del plato ahumado; exterior del pedestal amarillo alisado; abultamiento en el
centro del plato y hueco bien acabado en el pedestal (5 TA, P1, Nivel 2)

d. Detalle del interior de la compotera a, con decoracién brunida, negro sobre gris (Estrada, 1957: fig. 16a)

e. Fragmentos del fondo de un plato o cuenco con decoracién brufida en forma de figura humana, color
negro sobre gris (J6 PB, Rasgo 1; dibujo de Anne Touchard)



Karen E. Stothert

ext int

ext.

Figura 6 — Cuencos con disefios bruiidos

a. Vasija carenada con zonas pulidas y lineas brufidas, color negro ahumado (Mester, 1990: fig. A69, n°® 44)

b. Borde de Japoto con zona pulida y decoracién bruiida, color anaranjado (J3 Pozo Z, Capa 10)

c. Borde pulido y decoracién brufida, negro ahumado (J5 TA ext Nivel 80-100 cm)

d. Borde con decoracion brufida escalonada, color anaranjado (J3 Pozo Z, Capa 6)

e. Borde con zonas y bandas brufidas, negro ahumado ()3 Pozo A, Nivel 7)

f. Borde con zona pulida y mas abajo rayas radiales brunidas, negro ahumado sobre gris matte (J3 Pozo Z, Capa
9, Rasgo 8)

g. Patron de lineas brunidas color marrén en forma reticulada sobre engobe blanco, con una zona brufida
marrén ()3 Pozo Z, Capa 5)

h. Cuerpo negro ahumado con patrén brufido sobre gris matte ()2, Zanja 1, Nivel 220-240)

i. Cuerpo anaranjado con patrén brufido color marrén; el exterior lleva mas lineas brunidas similares (J5 TA P1,
Nivel 4)

j. Disposicién de decoracion bruiida del exterior e interior de cuencos mantenos, negro ahumado sobre gris
matte (Mester, 1990: fig. A53)

k. Cuerpo con lineas brunidas, interior y exterior ()2, Zanja 1, 90-110 cm)
I. Cuerpo con decoracioén bruhida, negro sobre fondo gris ()2 Z1, Nivel 260-280)



La cerdmica de etiqueta de las tolas de Japoto (costa de Ecuador)

el mundo de arriba y de abajo), y tal vez el concepto de jerarquia. Las fuerzas cdsmicas se
representan por medio de motivos visualmente activos, como las lineas zigzag. Es importante
senalar que los motivos encontrados en la vajilla decorada, se repiten en la decoracion de torteros
de ceramica y en los sellos/pintaderas (figs. 3j-I) que funcionaron para duplicar motivos sagrados
y también como simbolos de identidad en las culturas de la costa ecuatoriana (Cummins et al.,
1996; Estrada, 1959; Saville, 1910: Plates LXXVIII, LXXIX).

Mi argumento es que los individuos patrocinadores de las reuniones ceremoniales se asociaban
con fuerzas césmicas y eventos miticos por medio de la iconografia de los objetos utilizados
en las actividades rituales y festivas. Uno imagina que la pintura corporal en los festines de
los mantefios y también los tejidos llevados por los anfitriones replicaron los mismos motivos
vinculados a la cosmologfa y mitologfa de los mantefios. Los sellos de Japoto presentan motivos
que se repiten en nuestra vajilla de etiqueta, en la cerdmica prestigiosa de la colecciones de
los museos, y en el arte lapidario, las sillas y estelas asociadas a los templos mantefos en el
gran centro religioso de Cerro Jaboncillo (Saville, 1907; 1910; McEwan, 2003). Al identificarse
con esta iconograffa mantefia, individuos y familias sefalaron su participacién en el sistema
sociopolitico promovido por la elite.

1. 1. 2. Rojo y negro

La ceramica fina de Japoto destaca por sus colores. Por ejemplo, el color rojo fue importante en
la creacion de algunas vasijas extraordinarias: en el pensamiento indigena americana el rojo es el
color de vida y sangre, y se asocia con el principio femenino. Este color se relaciona en todas partes
con proteccién espiritual. En muchos grupos, como paso previo a la participacién en ritos, uno se
pinta de rojo, y las preciosas ofrendas fueron saturadas de polvos rojos antes de sacrificarse.

En cambio, la cerdmica mds emblemdtica de los mantefos es la negra ahumada y pulida. En
las colecciones de museos se encuentran muchas vasijas muy finas con decoracién brunida
de color negro. En nuestras colecciones excavadas de Japoto la mayor parte de las vasijas con
decoracioén brunida tienen superficies ahumadas, de color negro pulido sobre gris matte, pero
en general el negro-gris no es el color dominante de la ceramica fina de Japoto durante la fase
mantefa temprana.

Hay que hacer hincapié en la idea que el artefacto negro ahumado es extraordinario por los
requisitos técnicos de su coccién. El proceso de hacer elegantes superficies negras habfa existido
por miles de afos, pero no fue muy popular en el periodo anterior a los mantefos. Parece que
la cerdmica negra ahumada se puso a la moda en el periodo Mantefio. Aparentemente fue
adoptada por los aristécratas regionales en la misma época que esa cerdmica logré popularidad
entre los sefores de la zona de Lambayeque, en el norte del Peri durante la fase Sican. La
produccién de cerdmica diferente de los estilos anteriores servia para sefialar la posicién especial
de la élite ascendiente de los mantenos y para destacar la importancia del nuevo Senor de Sican
(Shimada, 1995).

Los colores rojo y negro fueron (y son) de gran significado para los indigenas americanos, y en
algunas tumbas mantefas, se recuperaron pares de vasijas, una roja y la otra negra, sugiriendo
asi aspectos complementarios del pensamiento americano (como femenino y masculino, o
terrenal y celestial). La «pintura negativay, una técnica especial que requiere una serie adicional
de pasos en su proceso de manufactura, también resulta en vasijas extraordinarias. En la
superficie de estas vasijas se crea un juego entre dos colores: en Japoto disefios rojos asoman
misteriosamente dentro de una nube negra. Esta clase de decoracién especial es apta para
expresar ideas esotéricas. En Japoto la técnica se empleaba para crear constelaciones de puntos,
listones con puntos, rayas y zonas escalonadas de rojo y negro (figs. 3a, b). Estas misteriosas
manchas evocan los fosfenos asociados con los trances chamanicos. Los disefios negativos, que
se repiten en los hombros y bordes de los cantaros y en los platos de pedestal, también son
recurrentes en La Libertad y Los Frailes (Paulsen, 1970: fig. 9H; Mester, 1990: fig. A40).



Karen E. Stothert

La técnica del decorado negativo fue empleado para jugar con los colores rojo y negroy a la
vez presentar motivos cosmicos, rayas y conjuntos de puntos esotéricos —que probablemente
evocaron algiin concepto bien entendido hace 1000—. Estas vasijas descomunales, al igual que
las brunidas, evidenciaron la inversion de mucha destreza y mayores esfuerzos artisticos que
servian para destacar el prestigio del patron de reunién social, y reiterar su identidad como
intermediario césmico.

1. 1. 3. Representacion grdfica de seres miticos

Otra area de simbolismo amerindio es la que evoca el tema del flujo de fuerza vital y la
reproduccion de plantas, animales y humanos por medio de efigies de animales y de seres
antropomorfos, incluyendo ancestros dadores y otros espiritus mas. La interpretacion de los
numerosos figurines mantefos recuperados en Japoto esta fuera del alcance de este ensayo,
pero la ceramica de etiqueta también lleva representaciones de seres especiales.

Algunos cantaros de Japoto evidencian la ejecuciéon de motivos grabados a la manera de
grafiti en el interior de los bordes de los cuellos acampanados y en los cuerpos de los cantaros
(figs. 3c-g). Hemos identificado unos felinos o dragones (por sus caracteristicas surrealistas),
un venado con astas, un hombre con algo en la mano y unos dibujos abstractos. Este grupo
de motivos esta unificado por el tratamiento de los cuerpos que se llenan de lineas en forma
reticulada. Es posible que estos seres sean protectores miticos evocados en contextos domésticos
o ceremoniales; pero igual, podrian haber funcionado como simbolos de algtn grupo social,
sello del dueno del cantaro, o representaciones vinculadas con alguna celebracion especifica.
Los seres no realistas evocan memorias de los monstruos (o dragones) que fueron representados
en el arte religioso Bahia del periodo anterior. Estos seres tal vez surgieron del folklore regional.
En todo caso, los motivos grabados (como escritura o dibujo) en la superficie de los cantaros
evocan temas especiales, tal vez personajes miticos. No hay evidencia de grabados parecidos en
Los Frailes, pero algunos fueron recuperados en La Libertad (Bushnell, 1951: fig. 42J).

1. 1. 4. Cantaro de cara-gollete

Algunos cantaros de Japoto son representaciones de un cuerpo humano o animal: el gollete lleva
el rostro, el borde sirve de tocado, y en los hombros de algunas vasijas se presentan los brazos de
alglin ser que a lo mejor es un ancestro u otro personaje mitico (figs. 2a, ¢; 3m; 7a, b). En estos
casos el artista antiguo jugé con la idea de la fertilidad de los ancestros dadores (o de un dios
creador), enfatizando sus cuerpos como fuentes de la bebida sagrada, ingrediente indispensable
en las ceremonias llamadas (despectivamente) «borracheras.

Hay que destacar que las caras del conjunto de Japoto son muy variables e indican que el
estilo Mantefno Temprano de Manabi Central permitié una variedad de expresiones. Algunos de
los rostros son humanos, otros representan animales o seres surrealistas. Tipicamente el perfil
de la cara se destaca por su mentén u hocico, que sobresale del cuello de la vasija. Algunas
caras son retratos realistas realizados en cerdmica ahumada con superficies de color negro,
vislumbrando los retratos clasicos del estilo manteno con narigueras, aretes y labretes. Otros
son muy estilizados: los rostros a veces se reducen a unos pocos elementos (pars pro toto). En
muchos casos el enfoque de atencién es una tremenda nariz con un ornamento de dos I6bulos
(fig. 7a): desde periodos remotos las narigueras sirvieron como marcas de estatus en la sociedad
de los vivos y entre los ancestros.

El modelado de las caras se logré por medio de diversos tipos de pastillaje y aplique. En la
figura 7a se aprecia una de tipo recurrente: el fragmento demuestra el uso de bandas brunidas
radiantes en el cuello del cantaro arriba de la cara, tal vez sefalando el estatus espiritual del
ser retratado. En contraste, el rostro presentado en la figura 7b es muy simple: una cara dulce



La cerdmica de etiqueta de las tolas de Japoto (costa de Ecuador)

I Figura 7 — Cara-gollete

a. Tipo de rostro modelado, color negro ahumado ()4 Pozo 1, Nivel 8)
b. Tipo rostro sencillo, con arete, color rojo ()3, Pozo A objetos, Nivel 1)

de color rojo que tal vez representa otra clase de ser mitico. Otro tipo de cara se encuentra en
una vasija de borde evertido, que podria ser cantaro o plato. En la figura 3m se observa una
cara minimalista con dos apliqués en la frente: estos son recurrentes en el estilo mantefio y
seguramente servian para identificar el ser representado.

No sabemos si los personajes retratados en los cantaros de Japoto son sacerdotes, aristocratas,
ancestros, seres miticos o deidades mantefas, pero es seguro que en contextos familiares, aiin en
casas de familias locales de jerarquia menor, fue importante la evocacién de estos seres durante
el acto de hacer libaciones. La cara estilizada da vida a la vasija, evoca un espiritu animal o un
personaje mitico, tal vez uno de los antepasados con el que el anfitrién y su familia se identifican.

Se observa una variedad de cara-golletes en nuestra muestra de Japoto, y la misma seleccién se
presenta en las colecciones de Saville (Saville, 1910, Plate ClI: 1-2, 4-7; Plate LXXV: 1-6; Plate
LXXVI: 4) y entre los materiales de La Libertad (Bushnell, 1951: figs. 42-43), pero las caras-
golletes son escasas en Los Frailes (Mester, 1990: fig. A44). Estas vasijas tipo cara-gollete son
las predecesoras de las vasijas retrato mas sofisticadas y formales de las fases posteriores en
Manabi (Cuinea, 2004; McEwan, 2003). En colecciones de piezas en museos se reconocen
vasijas tardias que llevan rostros estereotipados, algunos hechos en moldes del tipo «mascar6ny»
(Bushnesll, 1951: figs. 42e, g, h).

Los golletes con rostros se recuperan frecuentemente como artefactos sueltos, desprendidos de los
céntaros, con sus filos amolados. El reciclaje de estos objetos senala que el valor de la cara persisti6
después de la destruccién de la vasija original. El objeto (con el rostro conservado) luego continué
en servicio como ofrenda, talisman, o quizas como una base anular portétil. Es de hacer hincapié en
una idea muy difundida en América: los objetos tienen poder. El artista que produce un artefacto
que emana espiritu estd no solo expresando este concepto, sino materializandolo. Objetos como
piedras llamativas, minerales brillosos, pedazos de concha Spondylus, figurines y fragmentos de
ceramica con iconograffa espiritual, tienen todos la capacidad de proteger, curar y llevar mensajes al
otro mundo. Parece que los cantaros de cara-gollete enteros o fragmentados, igual que los figurines,
funcionaron como objetos de poder en ritos y se ofrendaron en actos votivos3.

3 Enlasierra ecuatoriana existe la costumbre de conservar los fragmentos de figurines antiguos porque son talismanes
(cushi): objetos de poder que traen «buena suerte o ventura» (Holm, 1970). En la costa, la gente mantefa-
guancavilca modificé los mascarones desprendidos de las vasijas para luego enterrarlos en pozos rituales en la
peninsula de Santa Elena. Bushnell ilustra varias de estas caras recuperadas en La Libertad (1951: figs. 42g, h). En
Japoto algunos mascarones aparecen sueltos, pero solo en la superficie del sitio.



Karen E. Stothert

En resumen, los cantaros de Japoto son expresiones materiales que evocan seres miticos y
ancestros. Los alfareros produjeron objetos hermosos y poderosos manipulando color y motivos
bruiidos, pintados, grabados y modelados para comunicar ideas espirituales y politicas.
Antiguamente estos recipientes llevaban su carga de chicha junto con su carga simbélica.

1. 2. Platos sobre pedestales (compoteras de doble campana)

Estas vasijas conforman otra categorfa muy prominente en la vajilla de etiqueta y se presentan
frecuentemente en tumbas. Deben haber servido para ofrendar a los espiritus, pero también es
posible que las reglas sociales especificaron que ciertos tipos de comida fueran servidas en estos
platos sobre pedestales. Tal vez las distintas formas corresponden a diferentes comidas: una para
tamales, otra para pescado asado, otra para guisos picantes o compotas dulces, etcétera. Son
diversas, muy adornadas y muy recurrentes en muchos contextos arqueolégicos en Japoto.

En toda América, y hasta la fecha, los sacerdotes indigenas se remiten a las cuatro direcciones
cardinales y luego al centro, un punto de significado especial, donde las fuerzas césmicas se
juntan, donde se abren portales, donde se hacen sacrificios. En algunas tradiciones indigenas
el plato ofrendatario es un artefacto principal en actos de comunicacién con el mundo de los
espiritus (Schele & Mathews, 1998: 48-50). En la practica, la representacién de un universo
cuatripartido en un campo como el interior de un plato bruiido configura la forma de un cruz:
se ve un axis mundi, el arbol mistico de la religién indigena americana (figs. 4b, 6j).

La decoracién bruiida de los platos de pedestal de Japoto es similar a la de Los Frailes y de Santa
Elena (Mester, 1990: figs. A2, A3, A.9; Paulsen, 1970: fig. 9A), y en muchos de estos el disefio se
enfoca en el centro del plato. Algunos dan énfasis en una serie de circulos concéntricos: el borde
carenado o aplanado de la vasija es un circulo frecuentemente pulido, creando asi un marco
brilloso para el disefio trazado adentro. Al interior del borde se encuentra un campo circular
tipicamente dividido en cuatro paneles que en la iconograffa indigena americana corresponden
a las cuatro direcciones cardinales, con sus significados distintos, sus colores particulares, sus
espiritus y animales y sus categorfas sociales asociadas (Boone, 1992: fig. 1y su interpretacion).

El gesto de sefalar los cuatro puntos cardinales y el regreso repetido al centro forman una cruz
que aparece en las composiciones de los interiores de las vasijas de etiqueta (figs. 4b, 6j). A veces
una ranura o reborde cerca del centro del plato sefala la zona central donde se encuentra una
concavidad circular decorada con otros motivos brunidos (figs. 5b, d) o un abultamiento circular
(como un ombligo) en el epicentro, encima del vacio en el pedestal que apoya el plato (fig. 5¢).

La iconografia de los platos en Japoto es muy similar a la de los cantaros y cuencos. No se
recuperd ningln plato entero, pero los fragmentos de bordes presentados en las figuras 4 y 5d
[levan motivos recurrentes: patrones de lineas rectas, reticuladas, onduladas y en zigzag; bandas
y rayas radiales; zonas pulidas simples y escalonadas; cuadros y circulos concéntricos; filas de
puntos. Algunos platos Gnicos son evidencia del estilo de alto prestigio contemporaneo con la
ocupacién de Japoto. Los motivos en estas pocas vasijas extraordinarias son los mismos que
aparecen en las pintaderas y en la ceramica funeraria representada en los museos de Ecuador. El
significado de la serie de puntas (parecida a una cordillera o las plumas del ala de un ave) que es
un motivo prominente en todas las categorias del arte manteno (figs. 3j; 4a, f, i) no es claro, pero,
como en el caso del motivo escalonado, este disefio también evoca paisajes sagrados y funciona
a veces como un lindero entre distintos estratos del cosmos (ver motivos limitrofes en Saville,
1910, Plate LVI: 2). En la muestra de platos de Japoto observamos un solo ejemplo de una
representacién antropomorfa: el personaje aparece elaborado con la técnica del brufido en la
superficie de un plato (fig. 5e): el personaje, enmarcado en una composicién brunida compleja,
se encuentra cubierto de atavios y aparentemente lleva parafernalia para alguna actividad. Una
figura parecida se presenta en un sello ilustrado por Estrada (1959: 27).



La cerdmica de etiqueta de las tolas de Japoto (costa de Ecuador)
1. 2. 1. Pedestales

Muy recurrente en nuestras colecciones son los fragmentos de pedestales, aunque se confunden
con los bordes acampanados de los cantaros. Los platos descritos arriba descansaron sobre soportes,
pero no sabemos cual pedestal corresponde a cual plato. Sin embargo, es claro que el pedestal
intensifica la importancia del plato decorado, enfatizando la idea de que el centro del plato es
la boca del conducto comunicador que da acceso al mundo paralelo. El centro del plato, con su
fondo hundido y su decoracién brufida especial (figs. 4c, 5b, d), estd justo encima del pedestal.
La decoracién exterior de los pedestales no deja lugar a dudas: es una estructura cargada de
energfa césmica, tipicamente adornada por una a superficie bien pulida, lineas bruiidas verticales
(radiales), patrones y paneles de lineas onduladas y en zigzag, decoracién negativa, y figuras
modeladas (fig. 5a). Los fragmentos rotos también sefalan otro uso para los pedestales: como los
golletes, los filos rotos de la parte superior de los pedestales fueron amolados (fig. 5b), para que la
base anular desprendida del plato siga sosteniendo cuencos o platos.

Ademas, el hueco grande y bien acabado que se presenta en el tronco cilindrico de algunos pedestales
decorados (fig. 4c) me hace pensar en los recipientes ofrendatarios agujereados de los muisca que
servian de receptdculos para semillas en los ritos de fertilidad (Falchetti, 1997: 12-18, foto 10).

1. 3. Cuencos

Fragmentos de cuencos constituyen solo una fraccién de los tiestos diagndsticos en nuestros
conjuntos excavados. Sin embargo algunos cuencos, de varias formas distintas, son finos y
decorados con motivos césmicos: estos forman parte de nuestra vajilla de etiqueta (fig. 6).
Frecuentemente se nota la presencia de huecos taladrados en los fragmentos recuperados,
evidencia del arreglo de unos cuencos de valor especial. Se supone que los cuencos pequenos
podrian haber servido para tomar liquidos, y los pequenos y grandes para servir comida. Estas
vasijas, especialmente las con decoracién brufiida, son descendientes directos de los cuencos
de las culturas guangala y bahfa (Masucci, 1992: figs. 37-38; Stothert, 1993: fig. 52; Estrada,
1962: fig. 44). Las mayoria de los cuencos son de un solo color (anaranjado, amarillo-blanco,
rojo, beige, marrén o negro) y tienen superficies pulidas. Algunos llevan decoracién brunida.

El cuenco mas recurrente es de boca restringida, sin cuello, y tiene paredes carenadas (figs. 6a, b).
Presenta un interior alisado, a veces pulido en el fondo. En su exterior lleva un engobe de color
rojo-anaranjado o blanquecino. Esta pulido en el exterior, arriba del punto de inflexion, y lleva,
por debajo de la carena, una zona de decoracion brunida, a veces dividida en partes separadas
por bandas pulidas (fig. 6b). Esta vasija podria haberse utilizado en actos piadosos, por ejemplo
para realizar una especie de brindis, porque su forma permite alzar el recipiente cargado de
liquido entre las dos manos hacia el cielo o hacia otra persona, dejando a los celebrantes ver,
por un momento, los motivos desplegados por el fondo del cuenco.

Los cuencos abiertos, de formas muy variables (figs. 6¢-g), estan bien pulidos por dentro y por
afuera. Son de varios colores, y algunos estdn decorados por dentro con motivos brunidos que
brillaban al vaciarlos de su contenido liquido (figs. 6i, k, I).

Tipicamente estos cuencos tienen bandas anchas pulidas en sus bordes, por el interior y el
exterior, y mas abajo aparecen zonas de decoracién brunida (fig. 6f). A veces se nota que los
motivos brufiidos estan separados por bandas pulidas, formando una composicién cuatripartita
con una cruz dentro de un marco circular (fig. 6a, e, i). Este patrén es recurrente en los exteriores
e interiores de vasijas de Japoto y de Los Frailes (fig. 6j). Otros cuencos de Japoto estan decorados
con bandas anchas brufidas por el lado exterior, y disefios de lineas finas por adentro, entre otras
combinaciones y variantes de los mismos motivos asociados con ideas césmicas en los cantaros
y platos ya descritos.



Karen E. Stothert

Aunque nuestros fragmentos son pequeios, dan la impresion de que la pared exterior llevaba
siempre zonas de disefios brunidos divididos en cuatro sectores, en la manera de los platos de
pedestal, los cuellos de los cantaros y las bases de pedestales. Los cuencos de Los Frailes y Japoto
demuestran el contraste entre zonas pulidas y zonas con decoracion mas grafica y viva: esta
composicion nos remite a las cuatro partes del universo, particiéon que resulta de la interseccion
de un eje norte-sur y otro este-oeste y que evocan las fuerzas dialécticas que dinamizan el
universo. Una vasija extraordinaria lleva bandas y rayas brufidas por el lado exterior, y por el
interior, una composiciéon compleja de motivos enmarcando una figura antropomorfa con un
estandarte en la mano (fig. 5e).

Un grupo de cuencos muy finos de cuerpos compuestos (fig. 6¢) incluye algunas miniaturas
cuya funcién ceremonial y mortuorio esta reconocida en varias partes de América. Estas vasijas
llevan patrones de bandas verticales brunidas, como las del cuello exterior de los cantaros y los
bordes interiores y pedestales de los platos descritos arriba. Estas bandas tienen algin significado
relacionado con la ideologia indigena: aparecen como elementos importantes en los sellos
mantenos (fig. 3k) y son motivos de gran antigliedad en la region de la costa.

2. DISCUSION DE LA VAJILLA DE ETIQUETA

En resumen, se ha planteado el concepto de una vajilla de etiqueta adornada con motivos
abstractos derivados de la milenaria tradicion iconogréfica de la costa ecuatoriana. Estos motivos
estan desplegados en composiciones significativas del cosmos. Ademads, las formas y colores
de las vasijas contribuyeron a su funcionalidad como objetos de comunicacién. Por medio de
la decoracion los artistas convirtieron artefactos en portadores de informacién esotérica: los
motivos, las representaciones grabadas y modeladas y varios efectos visuales evocan espiritus,
sefalan conceptos espirituales, y llaman la atencion sobre el papel indispensable de los mayores
de familiay los sacerdotes y caciques aristocraticos que se responsabilizaron por el mantenimiento
de comunicacién con el mundo paralelo, fuente de bienestar.

En la vida cotidiana y ceremonial de los mantenos la ceramica de etiqueta junto con otros
artefactos (como figurines y sellos) afirmaron la relacién entre los vivos y otros seres que desde
tiempos originarios han participado en el proceso de crear y mantener el flujo de la fuerzas de vida
en el universo. Esta cerdmica constituy6 un elemento cultural muy recurrente en asentamientos
mantenos, evidencia de las actividades que construyeron la identidad mantefa.

Hay que imaginar que los convidados en las comidas de etiqueta disfrutaron de la comida, el
fruto del proyecto econémico de la familia anfitriona, y también consumieron unos conceptos
diseminados por medio de las actividades ceremoniales. El protocolo de la ceremonia hizo a
todos participar en relaciones sociales y en actividades simbdlicas: en todo momento recibieron
mensajes visuales y auditivos. Por medio de la cerdmica cargada de significado ideolégico los
celebrantes escucharon y vieron, y asf recibieron informacién comunicada por los patrocinadores
de la reunién, cuya identidad estd involucrada en la comida y en la presentacién de ella.

Hasta la fecha las ocasiones conmemorativas se destacan por la presentacién de comidas
especiales. Por ejemplo, hoy en dia en Manabi el «culto a la muerte» estd anclado en la historia
de la familia (Regalado Espinoza, 2006: 2) y dar de comer a los difuntos y a los vivos es una
expresion conmemorativa muy corriente en toda la costa de Ecuador. Actividades comensales
que ilustran la relacién entre la comida y su simbologia, por un lado, y la construccion de lazos
sociales, politicos y rituales se realizan en Manabf en las siguientes ocasiones:

«los velorios de muertos y de santos, Semana Santa, la Fiesta de los Difuntos, la
celebracion de Pedro y Pablo, Navidad, la bajada de los Reyes Magos, otras fiestas
religiosas locales, onomdsticos, cumpleanos, bautizos, matrimonios, despedidas, bien
venidas de familiares». (Regalado Espinoza, 2006: 2)



La cerdmica de etiqueta de las tolas de Japoto (costa de Ecuador)

Libertad Regalado (2006) dice que hoy en dia el compadrazgo se crea por medio de la comida
repartida, y la misma autora, citando el cronista Estete, reporta que «la cacica de Portoviejo
mantuvo en su regazo y bien atendidos a los espanoles por espacio de dos meses, mientras
esperaban refuerzos y se reponfan de enfermedades» (Regalado Espinoza, 2006: 7), muestra de
la responsabilidad de la elite indigena en los albores de la conquista. La misma autora habla de
la conexion tradicional entre la comida, la religiosidad y la muerte: las tres estan vinculadas en
los velorios, actos que «se convierten en verdaderas fiestas que terminan en baile y borracheras,
y claro esta con la degustacion de un tradicional plato». Este fenémeno en Manabi actual
trata de un complejo de creencias y actividades que involucran comida, amor, sexo, y jerarquia
social. Regalado identifica expresiones de poder econémico y de relaciones jerdrquicas en los
matrimonios y quinceaneros, y al nivel politico piblico, en la celebracion de los «presidentes
Blanco y Negro de la fiesta de San Pedro y San Pablo en Montecristi» (Regalado Espinoza,
2006: 8-9).

A pesar de las diferencias étnicas en la costa ecuatoriana al final del periodo aborigen, se supone
que, entre los mantefios, las autoridades de las casas y la elite en general —todo el mundo
entendié el uso de ciertos simbolos de poder y estatus: oro, plata, bronce, Spondylus, tejidos
finos, ornamentos personales, y cerdmica con motivos césmicos—. Se puede argtir que en las
ceremonias locales de los mantefios se preocuparon de dar de comer a la compania y a los
espiritus. Estos actos se repitieron en contextos familiares, especialmente en reuniones de la casa
o clan, y cuando se reunfan comunidades organizadas en un sistema jerarquico.

Ademas se puede argtiir que otra funcién de la ceramica fue la de dar de comer a los muertos, a
los antepasados preciosos, y a otros espiritus y deidades que se evocaron para poder mantener
lazos de parentesco —siempre con el propésito de asegurar el bienestar de la comunidad por
medio del flujo libre de la fuerza vital en el sistema césmico—. Esta interpretaciéon encuentra
soporte en las costumbres actuales: cuando llega el Dia de los Difuntos (Todos Santos) en la
costa de Ecuador, muchas familias se preocupan de dar de comer a sus queridos difuntos, a los
que visitan una vez al afo y que tienen que ser bien recibidos para que luego se vayan felices,
dispuestos a mandar lluvias y salud a la gente viva.

Referencias citadas

ALLEN, C. J., 1988 — The hold life has: coca and cultural identity in an Andean community;
Washington, D.C.: Smithsonian Institution Press.

BOONE, E. H., 1992 — Pictorial Codices of ancient Mexico. In: The ancient Americas: art
from sacred landscapes (Townsend, R. R., ed.): 197-210; Chicago: The Art Institute of
Chicago.

BUSHNELL, C. H. S.,1951 — The archaeology of the Santa Elena Peninsula in southwest Ecuador,
154 p.; Cambridge: Cambridge University Press.

CLARK, J. E. & BLAKE, M., 1994 — The power of prestige: competitive generosity and the
emergence of rank societies in lowland Mesoamerica. In: Factional competition and
political development in the New World (Brumfiel, L. M. & Fox, J. W., eds.): 17-30;
Cambridge: Cambridge University Press.



Karen E. Stothert

CUMMINS, T., BURGCOS CABRERA, J. & MORA HOYOS, C., 1996 — Arte Prehispdnico del
Ecuador Huellas del Pasado: Los sellos de Jama-Coaque; Guayaquil:Banco Central del
Ecuador. Serie Monogréfica 11. Miscelanea Antropolégica Ecuatoriana.

ESTRADA, E., 1957 — Los huancavilcas: Gltimas civilizaciones prehistéricas de la costa del Guayas;,
82 p.; Guayaquil: Publicacién del Museo Victor Emilio Estrada 3.

ESTRADA, E., 1959 — Arte aborigen del Ecuador: Sellos o pintaderas; Guayaquil: Museo Victor
Emilio Estrada.

ESTRADA, E., 1962 — Arqueologia de Manabi central, 205 p.; Guayaquil: Publicacién del Museo
Victor Emilio Estrada 7.

FALCHETTI, A. M., 1997 — La ofrenda y la semilla: notas sobre el simbolismo del oro entre los
Uwa. Boletin Museo del Oro, 43: 2-37; Bogota: Banco de la Republica.

GILLESPIE, S. D., 2000 -- Rethinking ancient Maya social organization: replacing «lineage»
with «house». American Anthropologist, 102(3): 467-484; Arlington: American
Anthropological Association.

GUINEA, M., 2004 — Los simbolos del poder o el poder de los simbolos. In: Simbolismo y ritual
en los Andes septentrionales (Guinea, M., ed.): 9-50; Quito: Abya Yala; Madrid: Editorial
Complutense.

HELMS, M. W., 1993 — Craft and the kingly ideal: Art, trade, and power, 287 p.; Austin: University
of Texas Press.

HELMS, M. W., 1998 — Access to origins: afines, ancestros, and aristocrats, 258 p.; Austin:
University of Texas Press.

HOLM, O., 1970 — La Cerdmica Colonial del Ecuador. Boletin de la Academia Nacional de
Historia, LI (116): 265-278; Quito.

JOYCE, R. A., 2000 — Heirlooms and houses: Materiality and social memory. In: Beyond kinship:
Social and material reproduction in house societies (Joyce, R. A. & Gillespie, S. D., eds.):
189-212; Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

MARTINEZ-COMPANON, B., 1978 — Trujillo del Perd, t. 2: E71; Madrid.

MASUCCI, M.A., 1992 — Ceramic change in the Guangala phase, southwest Ecuador: A typology
and chronology; Dallas: Southern Methodist University. Tesis doctoral.

MCEWAN, C., 2003 — «And the sun sits in his seat»: Creating social order in Andean culture;
Urbana-Champaign: University of lllinois. Tesis doctoral.

MESTER, A. M., 1990 — The pearl divers of los frailes: Archaeological and ethnohistorical
explorations of sumptuary good trade and cosmology in the north and central Andes.
Urbana-Champaign: University of Illinois. Tesis doctoral.

PAUKETAT, T. R. & EMERSON, T. E., 1991 — The Ideology of Authority and the Power of the
Pot.  American Anthropologist, 93: 919-941; Arlington: American Anthropological
Association.

PAULSEN, A. C., 1970 — A chronology of Guangala and Libertad ceramics of the Santa Elena
Peninsula in south coastal Ecuador; New York: Columbia University. Michigan: University
Microfilms Internationa. Tesis doctoral.

REGALADO ESPINOZA, L., 2006 (en prensa) — La manaba actual y su comida milenaria; Manta,
Ecuador.

SAUNDERS, N. J., 1998 — Stealers of Light, Traders in Brilliance: Amerindian Metaphysics in
the Mirror of Conquest. Res: Anthropology and Aesthetics, 33: 225-252; Cambridge:
Harvard University Press.

SAUNDERS, N. J., 1999 — Biographies of brilliance: Pearls, transformations of matter and being,
c. AD 1492. World Archaeology, 31(2): 243-257; Londres: Routledge.

SAVILLE, M. H., 1907 — The antiquities of Manabi Ecuador. Preliminary report, vol. 1; New York:
Heye Foundation Contributions to South American Archaeology.



La cerdmica de etiqueta de las tolas de Japoto (costa de Ecuador)

SAVILLE, M. H., 1910 — The antiquities of Manabi Ecuador. Final report, vol. 2; New York: Heye
Foundation Contributions to South American Archaeology.

SCHELE, L. & MATHEWS, P, 1998 — The code of kings: The language of seven sacred Maya
temples and tombs; New York: Schribner.

SHIMADA, 1., 1995 — Cultura Sicdn: Dios, riqueza y poder en la costa norte del Perd; Lima: Banco
Continental.

STOTHERT, K. E., 1993 — Un sitio Guangala temprano en el suroeste del Ecuador; Washington,
D.C.: Nacional Museum of Natural History, Smithsonian Institution; Guayaquil: Museo
Antropolégico del Banco Central del Ecuador.

WEBSTER, C., 1990 - Labor control and emergent stratification in prehistoric Europe. Current
Anthropology, 31(4): 337-366; New York: The Wenner-Gren Foundation.



Pedidos: IFEA, Casilla 18-1217, Lima 18 - Per, Tel. 447 60 70
Fax: 445 76 50 - E-mail: postmaster@ifea.org.pe
Web: http://www.ifeanet.org

NOTICIA Y
PROCESO DE
LA VILLA DE
SAN FELIPE
DE AUSTRIA

LA REAL

DE ORURO

ADOLFO MIER

Coedicion: Institut frangais d’études andines
(IFEA) - Instituto de Estudios Bolivianos (IEB) -
Cooperacion ASDI-SAREC

Coedicion: Institut frangais d’études andines
(IFEA) - Cooperacién Holandesa (SNV) -
Editorial El Pafs




