Bulletin de I'Institut Francais d’Ftudes Andines / 2006, 35 (3): 377-395

El pensamiento simbdlico de los habitantes de
La Florida (Quito-Ecuador)

Maria del Carmen Molestina Zaldumbide*

Resumen

Las excavaciones en la Necrépolis del Yacimiento de la Florida (Quito, Ecuador) han arrojado una
serie de datos sobre el pensamiento finebre de sus habitantes durante el Periodo de Integracién. La
cronologfa temprana demuestra que la cultura Negativo del Carchi o Capuli se extiende desde La
Florida hacia el Norte. Sepulturas similares se han estudiado en la zona de Otén (Pichincha), el Carchi
y Narifno (Colombia).

Palabras clave: arqueologfa, sepulturas, Periodo de Integracién del Ecuador

La pensée simbolique des habitants de La Florida (Quito-Equateur)
Résumé

Les excavations dans la Necrépolis de la Florida & Quito-Equateur, ont apporté de information, en
relation avec la mort, |“idéologie de ses habitants au cours de la Période dintégration. Pendant cette
période, la culture Negativo del Carchi aussi appelée Capuli, s“est répandue dans le territoire de La
Florida et vers le Nord de ce territoire. Des sépultures similaires ont été étudiées dans la zone d“Otén,
El Carchi et Narino (Colombie).

Mots clés : archéologie, tombeau, Période d'Integration de 'Equateur

“ Catedratica de la Universidad Del Pacifico (Quito-Ecuador). E-mail: intrel@upacifico.edu.ec



Maria del Carmen Molestina Zaldumbie

The symbolic thought of the La Florida“s people (Quito-Ecuador)

Abstract

Excavations in the necropolis of the archaeological site of La Florida (Quito, Ecuador) has produced
evidence of the funeral practices of its inhabitants during the Integration Period. The early chronology
of the site demonstrates that the culture of Negativo del Carchi or Capuli extends from the La Florida
site to the north. Similar tombs have been studied in the Otén zone (Pichincha), in Carchi Province,
and Narifno (Colombia).

Key words: archaeology, tombs, Ecuadorian Integration Period

INTRODUCCION

La zona objeto de esta investigacién corresponde a la Meseta de Quito en la Provincia de
Pichincha-Ecuador y mas concretamente al Distrito Metropolitano de Quito. La Meseta de Quito
forma parte de La Hoya del Guayllabamba. Al norte, limita con el nudo de Mojanda-Cajas y al
sur por el de Tiopullo, al oeste el Pichincha que forma parte de la Cordillera Occidental y que a
su vez estd constituida por tres elevaciones volcanicas: el Guagua Pichincha, el Rucu Pichinchay
el Condor Guachana. Al este se encuentran los volcanes Cayambe, cerro Puntas, Ilald, Antisana
y Cotopaxi y al oeste los valles de Cumbaya, Tumbaco, Los Chillos y Machachi.

Desde el punto de vista geolégico el vulcanismo de origen cuaternario propio del callején
interandino dio como resultado la formacién de cangahua y sedimentos fluvio-lacustres que
rellenan grandes depresiones como la cuenca de Quito-Guayllabamba y que ha modelado el
paisaje caracteristico de la Sierra ecuatoriana (Alvarado Cevallos, 1996: 9).

La ciudad de San Francisco de Quito esta situada en la parte mas angosta de la Meseta y en
las estribaciones del Macizo del Pichincha. Limita hacia el este con una serie de lomas como
Puengasi, Guanguiltagua e ltchimbia que se hallan separadas por quebradas producto del sistema
de fallas del callejon interandino. Hacia el sur se extiende hasta el sector de Tambillo y al norte
hacia Pomasqui-San Antonio. Su terreno es irregular con altitudes que van desde los 2 850 a
los 3 100 m.s.n.m. (IGM, 1992: 6). Presenta una serie de drenajes provenientes del Pichincha
y Atacazo, siendo el mds importante el rio Machangara y su afluente el rio Grande que corre
de sur a norte, ademds de algunas quebradas profundas con arroyos intermitentes que pueden
presentar crecidas durante el invierno, algunas llevan el agua que baja del Pichincha hacia el Este.
La mayoria de estas arrastran oro, piritas y calcopiritas aluviales (Alvarado Cevallos, 1966: 11).

En la ciudad de San Francisco de Quito existen zonas lacustres que forman pequenos pantanos y
que tuvieron gran importancia en la época prehispdnica para la obtencién de totora, hematites,
peces y aves e incluso para la agricultura en camellones, como se ha demostrado en varias
investigaciones (Knapp & Ryder, 1985).

En la zona urbana de la Y, el Aeropuerto y la Jipijapa los suelos estan formados por arcillas, limos
y arenas con pémez que corresponden a depésitos lacustres y volcanicos, los que dan origen a
la laguna de IRaquito (actual aeropuerto).

La geologia del la Meseta condicioné los asentamientos prehispanicos en las laderas del Macizo
del Pichincha y su aprovechamiento agricola. Sus habitantes ocuparon las planicies inundadas
desarrollando una tecnologia agricola de camellones como los que se han localizado cerca de los
sitios habitacionales de Chillogallo e Ihaquito en el area urbana de la ciudad.



El pensamiento simbdlico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

El Anénimo de 1573 y Rodriguez de Aguayo (1571) reafirman las evidencias arqueoldgicas
tanto de los asentamientos urbanos como de las zonas de cultivo e indican que los indigenas
cultivaban en los camellones maiz y papas, base de la dieta prehispanica.

El uso de la tierra desarroll6 una tecnologia agricola, urbana y ceremonial que se evidencia tanto
en las narraciones del siglo XVI y XVII como en las investigaciones arqueoldgicas.

La ubicacién de los poblados en las laderas del Macizo del Pichincha facilité no solo el acceso
a las tierras de cultivo no inundadas sino también al agua de las abundantes quebradas y a la
cacerfa en los bosques aledanos. Las quebradas durante el verano y una vez secas, se utilizarian
como caminos para el comercio hacia todos los puntos cardinales. De ellas obtendrian oro
aluvial, pirita y calcopirita asi como otras piedras duras para la elaboraciéon de objetos de
orfebrerfa y liticos. Las montafas pasarian a formar parte importante del pensamiento religioso
de sus habitantes. No es gratuito que encontremos en las sepulturas de La Florida a los difuntos
orientados hacia el Pichincha.

Para el Periodo de Integracion los asentamientos registrados son: Chillogallo, Chilibulo,
Rumipamba, Chaupicruz y La Florida, que ocupan una buena parte de las laderas occidentales
del Macizo del Pichincha. Sus manifestaciones materiales guardan gran semejanza entre si, por lo
que podriamos afirmar que se trata de un mismo grupo étnico. Las particularidades geogréficas
y geoldgicas de la Meseta de Quito dieron como consecuencia toda una serie de asentamientos
humanos interrelacionados y a la vez auténomos tanto econémica como politicamente.

1. EL YACIMIENTO DE LA FLORIDA

Se encuentra en las laderas del Pichincha, entre los 2 900 y 3 000 metros sobre el nivel del mar,
hacia el costado noroccidental de la ciudad de San Francisco de Quito, entre las quebradas La
Pulida y San Juan, en el sector denominado San Vicente en el barrio de La Florida.

Las caracterfsticas topogréficas permiten ubicarlo dentro de la zona de vida de transicién entre
bosque hiimedo Montano Bajo y de bosque muy himedo Montano Bajo con temperaturas
medias anuales de 12° a 18° C y precipitaciones anuales entre 500 y T 000 mm. La vegetacién
estd constituida por matorrales que se localizan en las quebradas o barrancos, bosques de
eucaliptos, pastos y cultivos, paisaje que en relaciéon con la época prehispanica se halla muy
alterado (Canadas Cruz, 1980: 20).

Gran parte de la zona se ha urbanizado y con ello los vestigios prehispanicos han desaparecido,
queda sin embargo un pequeno sector libre de construcciones, donde seria posible realizar
investigaciones arqueoldgicas.

Desde que se descubrié el lugar en 1983, se han realizado varias investigaciones aisladas, que
han dado como resultado una vision muy fragmentada dejando muchas incognitas dificiles de
resolver y en muchos casos insalvables.

El yacimiento estuvo ocupado desde el Formativo, Camino & Castillo (1997: 19) registran
sepulturas individuales con esqueletos en posicion sedente fuertemente flexionados,
aparentemente sin ajuar. Este tipo de sepulturas son similares a las de Cotocollao al norte de la
ciudad (Villalba, 1988: 101), iniciandose en este periodo temprano con la tradicion de enterrar
a los individuos de esta manera —costumbre que contintia hasta el Periodo de Integracién
y que no es Unica de la Meseta de Quito sino de la Sierra Norte en general—. La evidencia
de un asentamiento Formativo en La Florida estd corroborada por el hallazgo de vestigios
habitacionales. Solorzano (2004) realiza un analisis muy completo de una casa Formativa
localizada en el conjunto de edificios Terrana |, cerca de las sepulturas objeto de nuestro estudio.
Desgraciadamente tampoco hay una datacién absoluta; en ambos casos se hace una correlacién
relativa de fechas en base al material cultural.



Maria del Carmen Molestina Zaldumbie

Solorzano (en estudio) excava en La Florida algunas sepulturas de pozo medio, que posiblemente
puedan ubicarse en Desarrollo Regional. Hay que esperar los resultados de estas investigaciones
para establecer correlaciones cronolégicas con respecto a las fechas hasta ahora obtenidas.

Doyon (1989: 142) excava 6 sepulturas de pozo profundo con camara central, de entierros
miiltiples, cuya datacion las sitdan en 340 y 420 a.C., fecha que se ha puesto en duda debido al
tipo de ceramica procedente de los ajuares funerarios.

Afin de estudiar el pensamiento ftinebre de los habitantes de La Florida en el periodo de Integracién
realizamos excavaciones de tres sepulturas de pozo profundo y camara central y una de pozo poco
profundo, en el sector contiguo a las sepulturas excavadas por Doyon. Se trata de enterramientos
mudltiples con un promedio de 16 individuos por sepultura. La de pozo poco profundo es individual.
Las dataciones hasta ahora obtenidas las localizan en el Periodo de Integracién Temprano (600
a 680 d.C.) en el caso de las de pozo profundo y camara central, mientras que la de pozo poco
profundo pertenece al final del Periodo de Integracién (1505 d.C.).

Son estructuras circulares con entierros miiltiples, los esqueletos se depositaron en posicién
sedente fuertemente flexionada, algunas directamente en el suelo y otros sobre tiangas. Existen
evidencias de estas sepulturas en Cangahua (Jijon y Caamano, 1920: 5), el Carchi (Grijalva,
1937:166; Larrea, 1972: 106), Narifio (Uribe, 1977-1978: 67) y Otén (Aguilera, 2006:
com. pers.), por lo que se podria afirmar que se trata de una tradicién constructiva propia de
la Sierra Norte. Llama la atencion que en el resto del territorio no se hayan descubierto estas
estructuras, lo que se explica por estar a mas de 2 m bajo el nivel actual del terreno, esto dificulta
los hallazgos casuales. En todo caso es una incognita dificil de resolver por el momento.

El sistema constructivo de las sepulturas de pozo profundo y cdmara central refleja una sociedad
compleja en la que la distribucién del trabajo debi6 estar muy regulada. La temporada invernal
en que excavaron las tres sepulturas estudiadas indica que se dedicaba a estas actividades
un periodo del aio en el que ya se habia culminado con las labores agricolas y en el que el
comercio a larga distancia, debido a las fuertes lluvias, era imposible, lo que debié producir
excedente de mano de obra. El que se construyeran en esta época del aio tiene ademas una
razén tecnoldgica, la cangahua mojada es més facil de trabajar. Por las inclemencias del tiempo,
desde el inicio de su excavacién estas debieron estar cubiertas a fin de evitar su inundacion.
Nosotros atin no hemos encontrado vestigios de estas cubiertas, sin embargo Camino & Castillo
(1997:30) encontraron sepulturas en cuyo entorno habfa huecos de poste.

Evidencias para la Sierra Norte de bohios con sepulturas en su interior nos proporcionan para
Huaca y Cuasmal, Max Uhle (1928:30), Gonzalez Suarez y los cronistas de los siglos XVI 'y XVII.
Se ha establecido que los pastos y otros grupos étnicos solian enterrarse en sus casas ya que
estas en cuanto a su construccion eran similares a las habitacionales. Mifo Grijalva (1977: 172) al
analizar las diferentes investigaciones realizadas en el Carchi interpreta los bohios como Ginicamente
funerarios. Para Max Uhle, los cementerios son las aglomeraciones de bohios en cuyo centro se
encuentra una especie de plaza y cerca de esta se ubican los bohios mas grandes, que localiza en
Cuasmal y Chitanque son cementerios. Los bohios habitacionales se encuentran mas bien alineados
en las costillas de los cerros (Uribe, 1977-1978: 67). Los bohios descritos para el Carchi y Narino
fueron de planta circular y paredes de tierra apisonada con techumbre de paja. Para sujetar las
paredes y techumbre se colocaron en el piso postes espaciados y entre las paredes.

El sistema constructivo empleado en las sepulturas denota un gran conocimiento de la geologia.
Excavar una sepultura de 15 m promedio de profundidad requirié de una inversién energética
bastante elevada, teniendo en cuenta que los instrumentos utilizados fueron unos palos
puntiagudos posiblemente de madera de un tamafo no mayor a 45 cm de largo, a juzgar por
las huellas que dejaron en las paredes, con los cuales aflojaban la tierra y hachas de mano con
las que iban dando la forma a la sepultura. El trabajo pues requirié de especialistas con un buen
conocimiento no solo de los materiales sino también de su comportamiento, la forma circular no
solo es dada por la ideologia sino también por la tecnologia, por lo que el tiempo/hombre que
se debi6 emplear es considerable.



El pensamiento simbdlico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

Las sepulturas se fueron excavando en varias etapas. Dependiendo de la disponibilidad de mano
de obra especializada se pudo trabajar en una o dos estructuras simulténeamente. Al comparar
la tecnologia de la sepultura 1 con la 2, con una diferencia temporal de 50 afios en su utilizacién,
se aprecia un desarrollo tecnolégico de la segunda con relacién a la primera.

La més antigua (630 d.C.) presenta desgaste en el sector sureste, indicio de que tanto individuos
como objetos bajaban y subfan arrastrdndose por la pared, utilizando posiblemente algin tipo
de polea. En la mas tardia (680 d.C.) es posible el uso de una escalera de cuerdas, debido a
que en el tramo sureste se han labrado apoyos a manera de escalones para facilitar la bajada y
subida tanto de personas como de objetos. El célculo del circulo de las sepulturas también se ha
perfeccionado, llegando a obtener una circunferencia casi perfecta. En cuanto a las paredes, las
dos sepulturas mantienen la misma forma de trabajo y tallado. La sepultura 4 (600 d.C.) presenta
Gnicamente huellas verticales producto de la excavacion, demostrandose también un avance en
las técnicas de construccion con relacién a las sepulturas mas modernas.

Ateniéndonos a la forma de las sepulturas vemos que no importa el periodo en que fueron
construidas, todas son circulares, lo que no solo es propio del yacimiento de La Florida sino que
se extiende a la Meseta de Quito y a la Sierra Norte en general. Posiblemente esto no es solo
un resultado tecnolégico, sino que también, existe una simbologfa relacionada con el circulo. El
diametro y profundidad del pozo de estas sepulturas no tiene una mayor variacién temporal, al
contrario de lo que sucede con la distribucién de sus elementos.

Las sepulturas de pozo profundo y cdmara central en el yacimiento de La Florida culminan
en una plataforma de aproximadamente 70 cm de ancho, que da paso a la camara central
constituida por un pozo de profundidad variable. En la sepultura 1, la mayor profundidad la tiene
el pozo, siendo en la 2 y 4 més cortos; en éstas, la cdmara central tiene una mayor profundidad,
diferencia que da como resultado un mejor aprovechamiento del espacio. La sepultura 4 no
tiene plataforma, por lo que el uso de una plataforma para las sepulturas 1y 2 indica un mayor
aprovechamiento de la estructura constructiva para alojar mayor cantidad de individuos.

En la cdmara central de las sepulturas 1y 4 todos los individuos se enterraron directamente en
el piso, mientras que en la sepultura 2 se habfan colocado uno encima del otro, de esta manera
pudieron enterrar a cinco individuos adultos con ajuares individualizados, los de la cdmara central
de la sepultura 1 solo fueron 3 adultos y un infante, el ajuar fue muy pobre y parece que fue
compartido por todos los individuos; los de la sepultura 4 fueron 3 con ajuares individualizados.

La disposicién de los cadaveres en general da cuenta de que los individuos fueron enterrados
en distintas épocas, conforme se fue dando su deceso. No hemos encontrado huellas de
una muerte ritual como describe Le6n Doyon, todos fallecieron de muerte natural (Leén,
2004-2005). La evidencia arqueoldgica indica que fueron colocados ya sea en el suelo de la
sepultura o en tiangas y luego fueron cubiertos con tierra agricola. Cuando la sepultura se llend,
se procedié al sellamiento paulatino; cada cierto tiempo visitaban a los difuntos, realizaban
sus ceremonias al interior de la sepultura y luego cubrian el espacio con tierra. En el relleno
del pozo cada metro —aproximadamente— presenta un pequeio apisonamiento producto
del peso de las personas que realizaron las ceremonias en la sepultura. De esta forma fueron
cubriéndolo con tierra agricola hasta que una vez sellado retiraron la estructura del bohio, y
cubrieron la superficie con la misma tierra agricola formando un timulo, quedando a la vista un
monticulo de aproximadamente 3 m de altura. Con el paso del tiempo, la erosion y las labores
agricolas acumularon tierra en los espacios entre monticulos y luego sobre estos, por ello el piso
actual no deja ver estas estructuras.

Segln el An6nimo de Quito (1573:215) a los entierros acudia una muchedumbre que
acompafiaba al difunto con llanto y bailes, acompasados por la mdsica. Antonio de Borja
(1591: 483) cuenta que, cuando los indigenas de Pimapiro (Imbabura) enterraban a sus muertos
encendian fogatas y quemaban hierbas para evitar que el muerto regrese, a la vez que brindaban
con chicha.



Maria del Carmen Molestina Zaldumbie

El fuego debi6 estar presente en las ceremonias, encontramos vasijas con restos de hollin. En
cada uno de los apisonados del relleno de las sepulturas se desprendié un fuerte olor a hollin,
indicios que corroborarian la presencia del fuego en las ceremonias.

Oberem (1981) reporta monticulos funerarios en Cochasqui, se trata de sepulturas con pozo de
aproximadamente 5 m de profundidad con entierros individuales. Si bien son posteriores a los
nuestros, tienen relaciéon con La Florida.

Existe un cambio en las ceremonias flinebres, en la sepultura 1, parece que el ajuar no se cubrfa
con tierra después de cada entierro, mientras que en la 2 y 4, al menos en la cdmara central se
cubria con tierra tanto al muerto como a su ajuar.

El andlisis matricial de las sepulturas 1, 2 y 4 demuestra que se inici la construccion de la
sepultura 4 para luego desde esta continuar con la construccién de la sepultura 1 (fig. 1). Se
ocup6 primero la sepultura 4 y luego la 1. La zona con huellas del arrastre de materiales y subida
y bajada de las personas se halla a un costado de la abertura que comunica a las dos sepulturas.
En la sepultura 4 no hemos encontrado huellas que ubiquen la zona por donde entraban y salfan
las personas y objetos. Los campos de cultivo posiblemente estuvieron a cargo de los shamanes,
quienes debieron tener la autoridad necesaria para disponer de un buen grupo de la poblacién
trabajando en ellos. Cerca de la necrépolis en estudio se encontraron unos canales (Terdn, 1985)
que posiblemente podrian estar relacionados con los campos de cultivo sagrados.

1056
16,50
104t
e
Y20
v

1254 -

% Témulo Plataforma
Abertura Esqueletos
e Apisonamiento e Ceja
Piroclastico ® Vasija

@ Cangahua

Figura 1 — Estratigrafia matricial de las sepulturas 1,2y 4



El pensamiento simbdlico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

La organizacion espacial de las sepulturas denota una planificacion de la necrépolis
predeterminada, no pareceria que exista una jerarquizacion en cuanto a las sepulturas y los
rituales flnebres. La Florida posiblemente fue un centro socioeconémico que trasciende
demogréfica y productivamente a las sociedades tribales, debiendo existir una organizacién
jerarquica bien determinada que —en lo que tiene que ver con las ceremonias fiinebres— pudo
manejar eficientemente a la poblacion.

Es importante la existencia de un lugar central utilizado como eje para los intercambios (de
objetos y de informacién). Estos lugares suelen ser sitios de importancia politico religiosa, lo que
explicarfa la existencia de una necrépolis elaborada y de rituales complejos, evidencia que se
ha demostrado.

2. EL PENSAMIENTO HACIA LA MUERTE

En todos los grupos sociales se refleja la inquietud por el mas alla, desarrolldndose toda una
filosoffa al respecto. Las evidencias se plasman en diferentes estructuras monumentales y en los
ajuares y ofrendas, asi como en ritos y ceremonias que no siempre dejan huellas tangibles.

El medio ambiente en que vive un determinado grupo humano es importante para su desarrollo
tecnoldgico y filosofico; éste determinard su forma de vida y organizacién social, asi como
también las relaciones con los grupos de su entorno.

El Area Septentrional Andina es una zona compleja que se caracteriza por la variedad de nichos
ecolégicos cercanos entre si, lo que facilitd el desarrollo y el desenvolvimiento de relaciones
comerciales a corta, media y larga distancia y una influencia ideolégica mutua, cuyo resultado
factico es la variedad y similitud en sus manifestaciones culturales.

Las evidencias arqueolégicas y los documentos tempranos hablan de sociedades muy complejas
que llegan a una estratificacién social jerarquizada la misma que se refleja en sus ceremonias
fanebres. Una posible explicacion para la profundidad de las sepulturas serfa la relacién con el
agua. Las aguas subterraneas del Pichincha proporcionan una humedad constante. Posiblemente
se busco llegar hasta las aguas profundas para lograr una inmersion de los difuntos en las aguas
purificadoras y regeneradoras que proporcionarian la entrada en la vida futura.

Se considera la idea de la circularidad como un universal, simboliza la eternidad, sin principio ni
fin, la forma circular de las sepulturas puede asociarse con la eternidad; el viaje al otro mundo
significaria una nueva etapa de la vida fuera del tiempo real, del presente en que viven las
personas, es decir, la relacion entre el mundo de abajo y el mundo de arriba.

Otro rasgo relacionado con esta simbologfa seria la profundidad gradual que a lo largo del tiempo
van adquiriendo las sepulturas. Es como si quisieran a través de ésta acercarse al inframundo,
colocar a sus difuntos mas cerca de los dioses. El agua y los dioses tienen mucha relacion.
Posteriormente y ya a finales del Periodo de Integracién, se vuelve por alguna razén nuevamente
a las sepulturas de pozo poco profundo y a los entierros individuales.

La conciencia del paso del tiempo va ligada, al descubrimiento de la autonomia del ser humano y
de su destino singular. Es tomar conciencia diferenciada de uno mismo y del grupo, lo que da paso
al sentido de la historia y por tanto a la idea de trascendencia que se materializa en la construccion
de las sepulturas y en las ceremonias relacionadas con la muerte. La vida de los pueblos agricolas es
circular, todo nace y muere para volver a nacer, el tiempo en si es circular, los Gnicos que mueren
son las personas, por eso la otra vida es considerada como un renacer a la vida.

La tierra agricola utilizada para el relleno de las sepulturas simbolizarfa la fertilidad, una vez mas
se vinculan agua y tierra fértil. Posiblemente en el pensamiento religioso de los habitantes de La
Florida los muertos sirven de vinculo con los dioses productores de la fertilidad de las personas
y de los campos, es por ello que los vivos deben tratar bien a los muertos, esto se traduce en las
visitas frecuentes a las sepulturas, y en todo el pensamiento simbdlico representado en éstas y en
los ajuares y vestimentas rituales.



Maria del Carmen Molestina Zaldumbie

En el estudio de los niveles ocupacionales de las sepulturas se apreciaron actividades recurrentes
tales como la posicion y orientacion de los esqueletos que los estaria vinculando a la montana,
como dios protector de vivos y muertos, asf la ubicacién en si del yacimiento al pie de la montaia
también tendrfa un sentido ritual.

La posicién de los esqueletos sentados en una tianga o sobre esteras los relacionaria con la
idea de autoridad. En los relatos tempranos de la Audiencia, las autoridades se sentaban en
banquillos, mientras que el resto de las personas lo hacian en el suelo, asi pues los muertos
como vinculo con los dioses adquiririan autoridad ante los vivos. En general la costumbre de
usar banquillos para expresar autoridad no es solo ecuatoriana, aparece en toda la América
prehispanica. En las zonas del norte de Sudamérica desde épocas prehispanicas los bancos son
vistos como un Iugar de comunicacién con lo sobrenatural (Guinea, 2004: 12).

Losritualesrelacionados con lamuerte constituyen el ejemplo més clarode laidea de trascendencia,
porque en su doble naturaleza de testimonio y misterio seducen a los seres humanos hacia lo
desconocido, la vida de ultratumba. Los ajuares flinebres son la expresién material de los ritos
relacionados con la muerte y una buena ocasién para reunir a la comunidad y fomentar la
conciencia de pertenencia a un grupo, asi la comunidad logra una mayor cohesion. El mensaje
de los disefos realizados en la ceramica y en los objetos rituales en general, proporcionan
muchos elementos importantes para entender el pensamiento religioso del grupo.

En las sociedades donde la escritura estd ausente el vehiculo para la transmisién de ideas y
conceptos es la formulacién de simbolos convencionales que se plasman a través de la ceramica,
orfebreria, huesos, moluscos, etc. y que se materializan en ritos y ceremonias, asf los individuos
pueden trasmitir su filosofia a las generaciones venideras. Es pues importante analizar los disefios
que presentan los objetos de los ajuares y vestimentas finebres para desentraiar el pensamiento
de los individuos que habitaron nuestro territorio en épocas pasadas. Conjuntamente con ello,
los materiales y colores que se utilizan también debieron tener un significado simbdlico.

Hay que distinguir entre la vestimenta de los difuntos y el ajuar propiamente dicho, ya que la
una puede estar relacionada con la situacion social de la persona, mientras que la otra simboliza
los ritos correspondientes a las ceremonias flinebres. La posicién del ajuar con relacién al difunto
puede simbolizar la dualidad izquierda/derecha asociada a los valores de poder, masculinidad
o feminidad, etc. Los ajuares de la sepultura 1 que se encuentran frente y a un lado de los
individuos ubicados en la plataforma y en la cdmara central podria estar expresando la dualidad
complementaria entre la vida en el més alld y las ofrendas de los vivos que las comparten con
los muertos, asi como también los muertos comparten entre si el ajuar, y estos se vincularian
complementariamente con los vivos. En los individuos enterrados en las sepulturas 2 y 4, la
complementariedad se realizaria Gnicamente entre el difunto y los vivos.

Los materiales usados para la vestimenta de los esqueletos de la cdmara central demuestran
una clara correlacién entre la expansién del intercambio externo y el crecimiento de la
organizacién de la produccién dentro de un sistema socio cultural. La presencia de conchas
marinas como las cuentas de Spondylus Princeps y calcifer, las plaquetas de madre perla y
los caracoles, son indicadores de un comercio a larga distancia, lo que demostrarfa que la
organizacién social fue compleja.

El empleo de moluscos en la vestimenta ritual, tan difundidos en la Sierra Norte, estarfan
demostrando no solo el uso de un objeto exdtico, sino también la incorporacién de éste en el
pensamiento religioso. Posiblemente los colores jugarian un papel primordial en la representacién
de este pensamiento, el rojo de las cuentas de la Spondylus Princeps estaria simbolizando
la sangre de la vida y los caracoles prunum de Zapotillo de color verde, se asociarfan con la
fertilidad, como simbolo del agua. Segtin Gutiérrez Usillos (2002: 305) el spondylus también
estarfa simbolizando lo femenino. En el pensamiento dual, simbolizaria el agua de lluvia. Estos
simbolos podrian haberse usado en distinta forma segin el afo, a un periodo de sequia, se
imploraria la lluvia, en afos con abundantes lluvias se invocaria por el cese de éstas. Dependeria
del tipo de afo en el que muri6 la persona para usar una simbologia u otra.



El pensamiento simbdlico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

Los ganchos de propulsor encontrados en las cdmaras centrales de las sepulturas hablan no solo
de la zona de origen sino también de la simbologfa asociada al color y al material. Los ganchos
de propulsor son de jaspe, chert, cuarzo, travertino y arcillosita, los tres primeros proceden de
Esmeraldas y rios de la Amazonia y los otros son propios de fuentes de aguas termales. Hay
abundantes fuentes termales cercanas al yacimiento y cerca de posibles rutas al noroccidente
y hacia la Sierra Norte. Pacto y Niebla en el noroccidente y Selva Alegre en Imbabura son
un ejemplo. Las propiedades medicinales de estas aguas posiblemente fueron utilizadas por
los pueblos prehispanicos y llegarian a tener connotaciones religiosas, por ello las piedras
del lugar pasaron a ocupar un puesto de importancia en los rituales finebres. Nuevamente
estamos relacionados con el agua y por tanto con la fertilidad, pensamiento recurrente en los
rituales de la muerte.

Toda la ceramica procedente de las sepulturas pertenece a la cultura Negativo del Carchi o
Capuli, caracterizada por sus disefos en engobe negro sobre engobe rojo, técnica que se
consigue combinando diferentes arcillas, el rojo se obtiene con arcillas de bajo contenido de
hierro, mientras que en el negro con arcillas de alto contenido de hierro (Romero, 2006), esto
ademads de apuntar hacia la basqueda de colores simbélicos, denota grandes conocimientos por
parte de los ceramistas.

El uso combinado del rojo para el fondo de los recipientes y el negro para los disefios podria
simbolizar la dualidad complementaria (Echeverrfa, 2004: 205), caracteristica propia del
pensamiento andino. En este caso al ser una ceramica de origen funerario, podria expresar la
complementariedad entre el mundo de abajo con el mundo de arriba. El rojo podrfa también
simbolizar el atardecer, el ocaso de la vida, la muerte, mientras que el negro la noche, el tiempo
incierto, el mas alla (Milla Euribe, 1990: 27).

Una de las caracteristicas del pensamiento en la Sierra Norte es el continuo didlogo con la naturaleza
que les llevaria a conocer los cambios climaticos a la perfeccion. El asegurarse las lluvias para
obtener la fertilidad de los campos debié ser uno de los elementos importantes del pensamiento
religioso. En las sepulturas de pozo profundo y cdmara central estd presente la idea de la fertilidad,
la misma que es recurrente en los disefios de los platos y tinajas de los ajuares funerarios.

Uno de los problemas climéticos de la Sierra son los descensos bruscos de la temperatura que en
épocas de sequia se traducen en fuertes heladas que acaban con los sembrios. Este fenémeno
se acentda en los valles, por lo que la ubicacién del yacimiento de La Florida en las laderas
del Macizo del Pichincha denota un buen conocimiento climatico, sus campos de cultivo
estarfan mas resguardados de las heladas. El conocimiento de este fendmeno debi6 requerir de
expertos que conocian bien de astronomia y que conjuntamente con ceremonias propiciatorias
procuraron defender sus cultivos de las heladas.

Posiblemente la relacién entre el mundo de abajo, o de los muertos, con el mundo de arriba,
o de los vivos, debi6 ser un elemento importante para evitar la quema de los sembrios con las
heladas, de ahf las visitas frecuentes a las sepulturas y el sellamiento paulatino de éstas con tierra
agricola. Es como si se les estuviera recordando a los difuntos la necesidad de la fertilidad de
los campos. Los disefios en la cerdmica de los ajuares flinebres apuntan constantemente a la
relacion entre los elementos de la naturaleza y los muertos.

Echeverria Almeida (2004: 172) analizando el pensamiento andino afirma que los cerros eran
adorados como fuentes de agua y que en los lugares de culto, conjuntamente con los cerros,
veneraban a los antepasados. Este pensamiento podria explicarnos la relacién que existe tanto
en la ubicacién de las sepulturas como en la orientacién de los difuntos hacia el Macizo del
Pichincha, asi mismo estaria en concordancia con el didlogo establecido entre el mundo de
arriba y el mundo de abajo.

Los disefos ceramicos incluyen el triangulo escalerado como reflejo de la montana o también

como la base del poder (Guinea, 2004: 16), el poder de la montana para proteger a los vivos y
a los muertos (fig. 2).



Maria del Carmen Molestina Zaldumbie

Echeverria Almeida (2004: 172), citando a Giese (1991),
afirma que la serpiente es uno de los animales relacionados
con la custodia del agua. La representacion de serpientes
en los disenos de los platos es muy frecuente, podria
asumirse que simbolizan este pensamiento, pero también
se las puede asociar como animales que salen del mundo
de abajo hacia el mundo de arriba para conectar estos dos
espacios religiosos. En uno de los platos procedentes del
ajuar de la sepultura 1, se representa una serpiente en bajo
relieve reptando hacia el borde del mismo, como si saliera
del inframundo hacia el mundo de los vivos (fig. 3). Otros
platos y vasijas también incluyen recurrentemente en sus
disenos serpientes esquematizadas; seria pues un reptil
simbdlico que representarfa la unién de los dos mundos y
por qué no, también la fertilidad.

La representacion de serpientes en los platos de la cultura
Negativo del Carchi llega a una simplificacién abstracta
que muchas veces sustituye a la figura, se convierten en
lineas oblicuas que no solo representan a los animales
sino la unién de los dos mundos, el de arriba y el de abajo
formando tridngulos isésceles. Este tipo de representacion
es caracteristico de la cerdmica Negativo del Carchi o Capuli, creando una uniformidad en toda
la regién que, al decir de Gutiérrez (2002: 302), no se puede entender sino como una difusién
de una creencia en concreto que llega a homogenizar el pensamiento.

Figura 2 — Triangulo Escalerado

Los reptiles, y en particular las serpientes, también significan renovacion, vida y muerte, el cambio
periédico de la piel se convierte en un simbolo del renacer. La muerte es pues un renacer a otra
vida en el mas alla. Entre los restos de alimentacién recuperados al interior de las vasijas de los
ajuares identificamos ciervos, conejos y roedores, su presencia denotarfa el consumo ritual de
animales cazados en el pdramo cercano. La caza debi6 ser una actividad solamente colectiva de
personas especializadas.

En otros yacimientos de la Meseta de
Quito, y en general en la Sierra Norte,
también se han encontrado restos de
animales ya sea como desechos en los
basureros o como parte de los ajuares
funerarios, unos al interior de vasijas y
otros elaborados, como las espatulas
que portaba en sus manos uno de los
individuos de la cdmara central de la
sepultura 1. Doyon (1989: 192) recuperd
una flauta hecha con huesos de venado
de una de las sepulturas contiguas a las
nuestras. El venado no solo fue parte de
la comida en las ceremonias flinebres
sino que también debi6 tener en la
Sierra Norte connotaciones simbdlicas.
Es frecuente encontrar representaciones
de venado en los platos Cuasmal, ' - = -—
identificadas por Gutiérrez (2002: 171) m' e e e —
como de la especie de cola blanca. En Figura 3 — Sepultura 1: plato

nuestro caso desgraciadamente no se

pudo identificar la especie.




El pensamiento simbdlico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

Las representaciones de aves en los platos de los ajuares de la sepultura 1 y una avecilla que
sujetaba uno de los individuos de la camara central de la sepultura 2 podria estar relacionada
con la divinidad. En general los pueblos en el mundo entero han visto en las aves poderes
sobrenaturales, su capacidad de volar y ver el mundo desde arriba es un atributo divino, de ahi
que suelan vincularlas con lo sobrenatural. La muerte pues serfa un vinculo con la divinidad. Es
elocuente la representacion de un pajaro en un plato de la sepultura 1, se halla en actitud de
volar como si uniera los cielos con la tierra. Existen innumerables leyendas y creencias en todos
los pueblos del continente americano relacionadas con las aves.

La representacién del mono es sistemdtica en la Sierra Norte, parece que fue un simbolo muy
importante, desgraciadamente es dificil desentranar todo su significado. Su presencia no es
exclusiva de nuestra zona, en las culturas de la costa se le encuentra en morteros de piedra que
posiblemente sirvieron para preparar medicinas o alucinégenos.

El mono por su parecido fisico con las personas ha sido representado en muchos lugares del
planeta y siempre ha tenido un lugar predominante en las filosofias de los pueblos. Nosotros
lo encontramos en dos prendedores de oro que sujetaban la mortaja de dos individuos en la
camara central, su técnica es el laminado y recortado con soldadura para el alfiler (fig. 4).

La representacién de monos en el Ecuador es muy temprana, en
Valdivia aparece junto con el felino y el guacamayo formando
una triada del bosque tropical y en relacién con los alucindgenos
(Gutiérrez, 2002: 318). En América en general, es frecuente
encontrar a los primates asociados con el caracol marino. En los
caracoles de cerdmica del Carchi se lo encuentra ya sea formando
parte del conjunto o bien como un disefio en su interior (Molestina
Zaldumbide, 1998: 245). En la Sierra Norte, y especialmente en el
Carchi y Narifo, es donde con mayor frecuencia es representado
durante el Periodo de Integracién. Uno de estos prendedores se
encontr6 como parte de la vestimenta ritual de un individuo que
llevaba en los extremos del traje caracoles a manera de ribetes, el
mono en este caso estarfa simbélicamente asociado a los caracoles.
Algunos investigadores lo consideran portador de las lluvias y de
la fertilidad, pero también se lo ha asociado a la sabiduria (Erazo
Rodriguez, 2004). En todo caso a estos primates se los debié
conocer en lasierra a través del comercio con la Amazonia. Antonio
de Borja (1992 [1591]: 481) anota que los quijos traian monos a Figura 4 - Sepultura 2: prendedor de oro
Pimampiro para intercambiarlos por coca, sal y otros productos.

A los primates también se les asocia con el viento por lo que pueden predecir la estacién de las
lluvias, esencial para el inicio de las siembras. Poseerfan el conocimiento que los igualaria a los
seres humanos; el mono pues se convertiria en simbolo de algunos elementos necesarios para
las personas. Posiblemente también tuvo un carécter divino.

En todas las representaciones funerarias de nuestras sepulturas se puede apreciar una
concepcion del universo en el que prima la relacién cultivos/agua/fertilidad, frente a la caza/
fertilidad. Hay algunos disefios ceramicos en los que se representa la lluvia, los campos de
cultivo y los vientos, elementos asociados al ajuar funerario y estarian hablando de que la
muerte fue una ocasién de combinar los rituales flinebres con los de propiciacion para la
fertilidad de las personas y de los campos. El espacio fisico que ocupa la necrépolis se convierte
en una zona sagrada que posiblemente fue considerada como el centro del mundo, el espacio
de encuentro con los dioses y los antepasados; seria el lugar que asegura la continuidad de la
vida de toda la comunidad. Por ello los rituales relacionados con la muerte tienen un fuerte
componente simbdlico relacionado con la fertilidad.

La muerte serfa pues concebida como una regeneracién, un nuevo nacimiento. La construccién
de las sepulturas serfa el comienzo hacia una nueva vida, una especie de regeneracién



Maria del Carmen Molestina Zaldumbie

o purificacion en esta vida que les prepararfa para la otra vida. Para Eliade (2004: 21), toda
construccion es un comienzo absoluto que tiende a restaurar el instante inicial, es decir el origen
de los individuos y de la comunidad, asi la necrépolis podria haber significado el sitio de origen
por yacer allf los antepasados, y a la vez el inicio de una nueva vida.

La forma en sf de las sepulturas de pozo profundo con camara central estaria materializando el
origen, la cdmara central representaria este concepto; los individuos enterrados en ella debian
engalanarse, a diferencia de lo que sucede con los enterrados en la plataforma que utilizan
vestuarios de la vida cotidiana. En la sepultura 4, Gnicamente un individuo estaba ataviado con
spondylus, prendedores de oro y ganchos de propulsor, el resto debié tener una vestimenta
sencilla, el individuo engalanado de esta manera fue el primero en enterrarse, por lo que
representaria el origen.

Los objetos de orfebreria no pueden quedar fuera de la simbologia finebre. Se encuentran
siempre formando parte del ajuar de los individuos enterrados en la cdmara central, por lo
que su mensaje estaria relacionado con el origen de la comunidad. Los objetos encontrados
por lo general no presentan decoracién, su técnica es el laminado y recortado, unos son de
oro; otros de cobre y de cobre dorado, estos tltimos realizados con la técnica de fusion. A
excepcion de las ldminas tubulares de oro, el resto de objetos forman parte de la vestimenta
ritual de los individuos.

Los discos de oro, cobre y cobre dorado van cocidos a la vestimenta, mientras que los prendedores
de oro y cobre sujetan parte de ésta. Los cascabeles de cobre forman parte del remate de las
vestimentas. Los pectorales son de cobre dorado y cobre, y en un solo individuo encontramos una
nariguera doble. Tenemos un solo ejemplo de un disco de oro encontrado en la mortaja de uno de
los individuos de la sepultura 2 en el que se ha realizado un disefo con la técnica del repujado.

Similares a las cuentas hechas de Spondylus tenemos cuentecillas de cobre con algin componente
de oro en la superficie que forman parte de la vestimenta ritual. Los objetos de oro procedentes
de la sepultura 1 presentan una aleacién de oro, plata y cobre; las proporciones de oro en el
caso de las piezas decorativas son mayores que en las utilitarias donde predomina el cobre. La
suelda de oro se hizo con la técnica de fusién. De esta forma la suelda caliente no disuelve la
superficie del objeto a soldarse sino que se adhiere al mismo. Por lo general el oro de los objetos
decorativos es de 22 quilates mientras que el de los utilitarios, por su mayor contenido de cobre
es de 19 quilates. En los de las sepulturas 2 y 4 se ha utilizado un promedio de oro de 21 quilates,
el procedimiento empleado en las sueldas es el mismo que para los de la Sepultura 1. En estos
objetos no existe relacion entre el contenido de oro y su aplicacién.

El oro y el cobre podrian haber sido trabajados en el mismo yacimiento. Los estudios geolégicos
efectuados en la zona han detectado oro aluvial y pirita en las quebradas cercanas que bajan
del Macizo del Pichincha (Sandoval, com. pers.). Solorzano en las excavaciones realizadas en
La Florida encontré un crisol que en su interior contenia restos de oro y cobre fundido. Como
parte del ajuar de la sepultura 3 encontramos una toba volcanica que se comporta de una forma
similar a la arcilla y que habia sido modelada para darle una forma cénica (fig. 5), presentd restos
muy pequeios de laminas de oro, lo que nos sugiere que pudo haber sido utilizada a manera de
molde para dar forma a los objetos.

La presencia de tobas volcanicas cénicas no es Gnica de La Florida, se las ha reportado como
parte de los ajuares funerarios en Cayambe (Molestina Zaldumbide, 1985: 79) y Cochasqui
(Zalles Flossbach, 1981: 81) este Gltimo sugiere que posiblemente sirvieron como apoyos o
moldes para la confeccién de objetos de laminas de metal precioso o para cualquier otra tarea
de los orfebres.

La evidencia més antigua del trabajo en oro en el Ecuador es la de Putushio, en la sierra
sur, el yacimiento perteneciente al Formativo tardio y estd datado en torno a 1470 a.C.
(Temme, 2000: 125). Los objetos se habian trabajado en base al martillado y recortado. Para
la Meseta de Quito, los hallazgos de Cumbaya (200 a.C.) serfan los mds antiguos. En el mismo
yacimiento y procedentes de las sepulturas tanto del Desarrollo Regional como de Integracion se



El pensamiento simbdlico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

Figura 5 — Toba modelada

encontraron varios objetos de cobre y oro que integraban la vestimenta de diferentes individuos.
Se trata de discos laminados y repujados, y un tinculpa de cobre (Buys et al., 1994: 95). En otros
yacimientos de Integracion tardio como Chilibulo y Chillogallo también la orfebreria en oro y
cobre estuvo presente como parte de la vestimenta de los difuntos.

Jijon y Caamano (1920: 4) reporta para Alchipichi y Pomasqui, los dos en la Meseta de Quito,
tinculpas de cobre con decoracién de felinos repujados. Estas representaciones son frecuentes en
la orfebreria de la Sierra Norte. Objetos similares a los nuestros se reportan para el departamento
de Narifo (Lleras Pérez et al., 2002: 4-6) con dataciones en unos casos contemporaneas a las
nuestras y en otros posteriores. Las piezas de Narifo analizadas por Plazas (1977-1978: 198)
tienen la misma aleacién que las nuestras, pareceria que se trata de una técnica similar que
podria haberse esparcido desde La Florida hacia el norte.

En Atacames se recuperaron una serie de objetos de cobre, oro y cobre dorado, asi como
instrumentos para el trabajo en metales. Guinea (1998: 84-87) propone que el metal fue
trasladado en laminas desde el norte del Per( e intercambiado por Spondylus; nosotros creemos
que por la composicién del cobre de Atacames similar al de La Florida, su origen bien pudo ser
nuestro yacimiento.

En el Ecuador prehispanico la orfebrerfa se extendié tanto en la sierra como en la costa y
Amazonia. Varios cronistas describen la decoracién simbélica de las embarcaciones con objetos
de oro. En la zona de Coaque, provincia de Manabi, Miguel de Estete (citado en Marcos,
2005: 44) afirma que encontraron al interior de las casas objetos de oro, plata y esmeraldas.
Cieza de Le6n (1553, en Marcos, 2005: 45) narra que los indios de Puerto Viejo adornan
sus personas con joyas de oro combinadas con cuentas de Spondylus princeps, asi mismo
los comerciantes cambian gran cantidad de oro por las cuentas de Spondylus por lo que no
nos extranaria que en La Florida se dedicaran al trabajo en metales a fin de intercambiarlo
con cuentas de spondylus, necesarias para sus ceremonias. EI Anénimo de 1573 afirma algo
parecido para los indigenas de la regién de Quito.

Las fuentes de oro son originarias de las cordilleras Oriental y Occidental, en las quebradas y rios
se recolecta oro aluvial asi como piritas y calcopiritas que en el lenguaje popular se denomina
oro tierno. En Sarapullo al pie del Corazén, hay yacimientos polimetalicos. Posiblemente ya
desde la época prehispdnica se recolectd estos metales y continué durante la Audiencia. Otros
lugares cerca de nuestro yacimiento son Lloa y Lumbisi, incluso en Lloa existe la leyenda de «La
cueva del padre encantado» que queda entre el Guagua y Ruco Pichincha. Se cuenta que un
hombre entraba y salfa, después de algunos dias cargado con un costalillo, realiz6 varios viajes y
luego se fue a vivir en la ciudad de San Francisco de Quito con todas las comodidades, la gente
dice que su fortuna la sacé de la cueva.



Maria del Carmen Molestina Zaldumbie

Los cronistas del siglo XVI 'y los documentos tempranos registran el uso por parte de los indigenas
de la costa del oro como adorno personal y las esmeraldas engastadas en los objetos de orfebrerfa
como narigueras, orejeras, etc. La Emperatriz Isabel en 1536 (Navarro, 1986: 6) mandé a
comprar para ella y el Emperador las mejores esmeraldas que producia la Audiencia de Quito.
Actualmente Colombia es uno de los productores mundiales de esmeraldas.

A pesar de la abundante referencia a las minas en todo el territorio de la Audiencia de Quito,
en los documentos no se precisa el lugar y parece que no se las explotd, pues no se trataba
de verdaderas minas sino de oro aluvial de rios y quebradas. Antonio de Borja en 1591 cita la
existencia en Mira, actual provincia del Carchi en la Sierra Norte del Ecuador, de una quebrada
llamada Quique que arrastra oro y plata y de la que se benefician los indios.

En las actas del Cabildo de la ciudad de San Francisco de Quito se hacen muchas referencias a
la explotacién del oro por parte de sus vecinos, incluso llegan a nombrar un alcalde de minas y
ensayador. De acuerdo al testimonio de Alonso Camacho, minero, hecho en 1548 al Cabildo de
la Ciudad, las minas se encuentran en los términos de la misma.

Las ordenanzas relativas a la explotacién de minerfa establecian se realizara esta actividad durante
el verano, es decir a partir del mes de junio y mas concretamente del 24 de junio, fiesta de San
Juan, lo que certificaria que se trata de oro aluvial que bajaba por rios y quebradas: al disminuir
las lluvias en verano, lavar el oro era més facil. Seguramente en el periodo prehispanico también
se utilizé la estacién seca para estos menesteres.

Salazar de Villasante (1992 [1570]: 85) al hablar de la ciudad de San Francisco de Quito dice
que aunque no se han encontrado minas de oro, los arroyos que provienen del Pichincha llegan
cargados de pepitas de oro y que los indios las recogen, indica ademas que hacia el pueblo de
Pintac, cerca de la ciudad, se encontraron huellas de que se trabajaba el oro. No nos llame pues
la atencién que en los yacimientos prehispanicos de la Meseta de Quito se encuentren objetos
trabajados en este metal, llegando sus orfebres a una alta especializacion. Benzoni, platero
natural de Milan Italia, refiere que:

«los indios cuando funden el oro y la plata colocan el metal en un crisol largo o redondo,
hecho de un pedazo de trapo embadurnado con tierra mojada y carbén machacado,
una vez que éste estd seco lo ponen al fuego con la cantidad de metal que puede
caber en él. Con cinco o seis canutos de cafia, ora mds ora menos, tanto soplan que
éste termina por fundirse u colar. Luego sentados los orfebres en el suelo, con unas
piedras negras confeccionadas para esta clase de labor, ayudandose uno al otro, hacen,
o por mejor decir hacian, en la época de su prosperidad, lo que se habfa mandado
confeccionar, esto es estatuas vacfas, vasos, ovejas, joyas y en fin, toda suerte de figuras
de los animales que se podian ver». (Navarro, 1986: 54)

Existen pocas referencias documentales sobre el cobre, seguramente porque solo fue utilizado
en la Audiencia esporadicamente para la fabricacién de moneda menuda y en general para
objetos utilitarios comunes.

Jijon y Caamano (1920: 37) establece para Sudamérica dos zonas cupriferas: Colombia, Ecuador
y Pert, en las que el cobre no presenta impurezas de estano y Bolivia, Argentina y Chile cuyo
cobre presenta estano como impureza. Divisién interesante que habria que profundizar para
identificar el origen y difusion de los objetos prehispanicos.

Los metales trabajados en La Florida podrian representar una simbologfa en cuanto al color. El
amarillo del oro por lo general ha sido asociado con el amanecer, y podria estar relacionado
con el inicio de un nuevo dia, de una nueva vida en ultratumba. Mientras que el cobre por su
color oscuro podria significar el ocaso, es decir el final de la vida terrestre. Al proceder todos
los objetos metdlicos de ajuares y vestimenta funeraria, debemos limitarnos al pensamiento
flnebre. La forma circular de las cabezas de los prendedores nos estd nuevamente sugiriendo la
circularidad, lo infinito, el mundo sin tiempo del més allé (fig. 6). Procedentes de las sepulturas
2 y 4 tenemos prendedores que posiblemente representen la sepultura de pozo profundo y
camara central, interpretando la cdmara central como el simbolo del origen o raiz (fig. 7).



El pensamiento simbdlico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

Figura 7 — Sepultura 2: prendedor

CONCLUSIONES

Cuando Le6én Doyon en 1989 realiza las excavaciones de las sepulturas de pozo profundo
y cdmara central en La Florida llega a la conclusion de que se trataba de enterramientos de
personajes de la elite quitefia que en sus rituales sacrificaba a una serie de personas para que
les acompanaran en el viaje al més alla. Hasta este momento, ninguno de los investigadores que
habfa excavado este tipo de sepulturas en la Sierra Norte habia propuesto tales rituales. Posteriores
investigaciones en La Florida cuestionan la cronologia de Doyon, mas no sus conclusiones.

El resultado de nuestras excavaciones en las sepulturas contiguas a las excavadas por Doyon llega
a una evidencia completamente diferente, se trata de enterramientos mdltiples que obedecen
a un pensamiento simbélico plasmado tanto en los ajuares como en la construccién de las
sepulturas. Las personas no fueron enterradas simultdneamente. Se hizo conforme se iban
muriendo, y en las sepulturas 2 y 4 los ajuares son individuales.

El andlisis de los materiales producto de las excavaciones se ha centrado por lo general en las formas
cerdmicas y en la descripcién de otros materiales excavados, esto es importante, sin embargo, es
necesario ir mas alld hacia una interpretacién del objetivo para el cual se realizaron esos objetos.

La necrépolis de La Florida es un lugar sagrado destinado a celebrar la vida y la muerte. Es
el espacio en el que se une el presente con el mas alld a través de los difuntos. Todo en las
sepulturas nos habla de la relacién de los vivos con los muertos y de éstos con los dioses en el
otro mundo. El mundo de aquiy el del mas alla estén interrelacionados, no hay uno sin el otro,
no hay vida sin muerte.

El pensamiento flinebre prioriza la idea de la fertilidad, el origen y la unién de los vivos con los
muertos —vinculo entre la divinidad y el mundo de aqui, del presente—.



Maria del Carmen Molestina Zaldumbie

Los simbolos recurrentes en los disefios cerdmicos son la serpiente, la lluvia, el viento, los campos de
cultivo, escaleras, rayos, circulos y tridangulos isésceles, todos ellos relacionados con la naturaleza,
la fertilidad y la dualidad complementaria. Los colores rojo y negro como simbolos de la vida y la
muerte —caracterfsticos de los disefios cerdmicos funerarios— refuerza esta simbologa religiosa.

Los habitantes de La Florida poseyeron un entorno privilegiado para desarrollar sus actividades
religiosas y cotidianas. La montafa fue no solo un recurso para la cacerfa, lena y maderera, sino
también un elemento simbdlico importante. Las quebradas proporcionaron la materia prima
para la orfebrerfa, agua para bebida y regadio y posiblemente durante la estacion seca fueron
utilizadas como caminos para el intercambio de productos.

La cercanifa a la laguna de Ifaquito debié proporcionar ademds de la hematites (¢?) para sus
rituales funerarios, caza y pesca como un recurso protefnico importante. En una de las vasijas
procedentes de la sepultura 2 se analizé restos de pescado mezclados con otros alimentos como
el maiz y los chochos. La totora serfa una fuente de materia prima para la elaboracion de esteras
y cesterfa. Posiblemente los camellones registrados por Villalba & Alvarado (1998: 74) fueron
utilizados durante la temporada seca para el cultivo del maiz, papas, frijoles, etc.

El comercio proporcioné ademas de productos necesarios para la vida diaria, objetos
exéticos fundamentales para los rituales y posiblemente para la afirmacion de estatus en
una sociedad jerarquizada.

La presencia de las conchas y ganchos de propulsor afirman la existencia de un comercio con
la costa y amazonia que debié llevarse a cabo en base a una red de mercaderes que llevarfan
los productos a intercambiarse a lugares previamente sefialados, que no debieron estar muy
lejos del yacimiento. La existencia de petroglifos localizados ya sea hacia el noroccidente y la
amazonia podria sefalar lugares de encuentro y a la vez constituirse en espacios simbdlicos de
contacto religioso. Debieron existir divinidades protectoras de los comerciantes que seguramente
fueron invocadas al salir, durante el trayecto y al regreso del viaje, para ello tendrian ceremonias
propiciatorias especificas.

Dada la cantidad de idiomas que se hablaba en las distintas regiones de la Sierra Norte (Paz
Ponce de Ledn, 1965 [1582]: 235) se procuraria una simbologia comin que se plasmarfa en
los petroglifos y que pueda representar a los dioses protectores del comerciante. Antonio de
Borja (1591: 486) al hablar de las creencias de los indigenas de Pimampiro dice que éstos se
encomiendan al «demonio» antes de salir de viaje ofreciéndole sacrificios a los dioses.

La evidencia del comercio de la coca solo se ha podido rescatar en la sepultura 1, lo que no
quiere decir que su uso fue esporadico, posiblemente fue uno de los productos a intercambiarse
con los pueblos de la zona de Pimampiro. Existen vasijas pequenas procedentes de la sepultura 4
que posiblemente se usaron como recipientes destinados a contener coca. Otro indicador del
uso de la coca es un lliptero encontrado como parte del ajuar de la sepultura 3, que si bien es
muy posterior a las de pozo profundo y cdmara central, puede evidenciar el uso continuado de
la coca, costumbre que se registra en los documentos tempranos de la Audiencia de Quito.

Por la abundancia de objetos exdticos depositados en las sepulturas los habitantes de La Florida
consideraron al comercio como una actividad prioritaria. Debieron existir otros bienes de
importacion que no los hemos podido registrar dado el limitado contexto de investigacion. A
mas de los metales existirian otros bienes apetecidos por los diferentes grupos de contacto que
se incluirfan en la lista de objetos para ser intercambiados.

No podemos establecer por el momento una jerarquia manifiesta en los enterramientos, parece
que las personas eran enterradas indistintamente; sin embargo no descartamos la posibilidad de
que existan sepulturas especiales para los caciques y shamanes. Por la tecnologia empleada en las
sepulturas la sociedad de La Florida fue muy organizada y posiblemente jerarquica, seguramente
estuvo al mando de un cacique encargado no solo de organizar el trabajo sino también de la
produccién de excedentes para el intercambio.



El pensamiento simbdlico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

La evidencia de un pensamiento flnebre complejo y rituales que materialicen el mismo
demuestra que existié un grupo de yachacuna capaz de organizar el trabajo y los rituales. Estos
serfan los intermediarios entre los vivos y los muertos, y encabezarian las frecuentes visitas a las
sepulturas y los ritos al interior de las mismas.

Laformaenside lassepulturas demuestra un manejo de la geometriay la tecnologia adecuada para
el trabajo en cangahua, reflejo de una sociedad experta en el conocimiento arquitecténico.

La interpretacion simbdlica del circulo, plataformay cdmara central como elementos recurrentes
en todas las sepulturas nos hablan del origen, de la unién entre el mundo de arriba y el de abajo
(Erazo Rodriguez, 2006: 4), pensamiento que se repite en los elementos que componen el ajuar
funerario y la vestimenta ritual.

En resumen se trata de enterramientos del Periodo de Integracion pertenecientes a la cultura
Negativo del Carchi o Capuli que comparten las manifestaciones culturales con la Sierra Norte
Ecuatoriana. Desde el punto de vista cronolégico, La Florida serfa por el momento el yacimiento
més antiguo de este periodo y su influencia cultural se expandirfa hacia el norte hasta llegar al
departamento de Narino en Colombia.

Referencias citadas

ALVARADO CEVALLOS, A. P, 1996 — Evolucién Geoldgica cuaternaria y paleosismicidad de la
Cuenca de Quito-Ecuador, 300 p.; Quito: Escuela Politécnica Nacional. Tesis presentada
a la Facultad de Geologfa, Minas y Petréleos.

ANONIMO, 1992 [1573] — Descripcion de la ciudad de San Francisco de Quito. In: Relaciones
Histérico Geogréficas de la Audiencia de Quito (Ponce Leiva, P, ed.): 187-223; Quito:
Abya Yala.

BORJA, A., 1992 [1591] — Relacién en suma de la doctrina y beneficio de Pimampiro y de
las cosas notables que en ella hay, de la cual es beneficiado el padre Antonio Borja.
In: Relaciones Histérico Geogréficas de la Audiencia de Quito (Ponce Leiva, P, ed.):
480-488; Quito: Abya Yala.

BUYS, J., CAMINO, B. & SANTAMARIA, A., 1994 — La investigacién arqueolégica de Cumbaya,
48 p.; Quito: Proyecto de Cooperacion Técnica Ecuabel. Informe Final entregado al
Instituto Nacional de Patrimonio Cultural.

CAMINO, B. & CASTILLO, A., 1997 — Proyecto de salvamento Arqueolégico La Florida; Quito.
Informe al Instituto Nacional de Patrimonio Cultural.

CANADAS CRUZ, L., 1980 — El Mapa Bioclimdtico y Ecolégico del Ecuador, 210 p.; Quito: Banco
Central del Ecuador.

DOYON, L., 1989 — A High-Status Cementery of the Regional Developmental Period: Excavations
at La Florida (Quito, Pichincha), 260 p.; Quito. Final Report to the Museo del Banco
Central del Ecuador.

ECHEVERRIA ALMEIDA, J., 2004 — Las sociedades prehispanicas de la Sierra Norte del Ecuador,
una aproximacion arqueoldgica y antropoldgica, 378 p.; Otavalo: ed. Instituto Otavalefio
de Antropologia.

ELIADE, M., 2004 — El mito del eterno retorno, 174 p.; Madrid: ed. Alianza Editorial.

ERAZO RODRIGUEZ, R., 2004 — Ensayo semiético del disefio prehispanico quitefio, 20 p.
Informe al Proyecto Arqueoldgico La Florida.



Maria del Carmen Molestina Zaldumbie

ERAZO RODRIGUEZ, R., 2006 — Estudio del disefo prehispanico Quitefio (V d.C.), 10 p.
Informe al Proyecto Arqueoldgico La Florida.

GRIJALVA, C. E., 1937 — La Protohistoria de Imbabura y Carchi, 294 p.; Quito: ed. Chimborazo.

GUINEA, M., 1998 — La Metalurgia del Cobre en la costa norte del Ecuador durante el periodo de
Integracion. In: El Area Septentrional Andina, Arqueologia y etnohistoria (Guinea, M., ed.):
83-110; Quito: Abya Yala.

GUINEA, M., 2004 — Los Simbolos del Poder o el Poder de los Simbolos. In: Simbolismo y ritual
en los Andes Septentrionales (Guinea, M., ed.): 9-49; Quito: Abya Yala.

GUTIERREZ USILLOS, A., 2002 — Dioses, simbolos y alimentacién en los Andes, 473 p.; Quito:
Abya Yala.

INSTITUTO GEOGRAFICO MILITAR (IGM), 1992 — Atlas infografico de Quito: socio-dinamica
del espacio y politica urbana/ Atlas infographique de Quito: socio-dynamique de
|“espace et politique urbaine, 41 ldminas bilingties (espafiol, francés), 29,7 cm x 42 cm,
297 p.; Quito: Instituto Panamericano de Ceografia e Historia Seccién Nacional del
Ecuador (IPGH); Institut frangais de recherche scientifique pour le développement en
coopération (Orstom).

JJON' Y CAAMANO, J., 1920 — Notas Acerca de la Metalurgia de los Aborigenes del Ecuador.
Boletin de la Academia Nacional de Historia, 1 (1): 5; Quito.

KNAPP, G., & RYDER, R., 1985 — Aspectos del origen, morfologia y funcién de los camellones en
el altiplano de Quito. Revista Cultura, 23: 206; Quito: ed. Banco Central del Ecuador.

LARREA, C. M., 1972 — Prehistoria de la regién andina del Ecuador, 207 p.; Quito: ed. Corporacién
de Estudios y Publicaciones.

LEON, P, 2004-2005 — Anélisis 6seos de las sepulturas de La Florida, 10 p. Informe a Fondo de
Salvamento del Patrimonio Cultural del Distrito Metropolitano de Quito.

LLERAS PEREZ, R., RESTREPO, R. & GOMEZ, L. A., 2002 — El tiempo en Narifio y Carchi: Un
andlisis de la cronologfa a la luz de nuevos datos. In: Seminario Pasado y Presente en la
Arqueologia de Narifio y Carchi: 1-29; Pasto: Banco de la Repiblica.

MARCOS, J., 2005 — Los pueblos Navegantes del Ecuador Prehispdnico, 206 p.; Quito: Abya Yala.

MILLA EURIBE, Z., 1990 — Introduccion a la semiética del diseno andino precolombino, 92 p.;
Lima: ed. Concytec.

MINO GRIJALVA, M., 1977 — Algunos problemas arqueoldgicos en la Sierra Norte del Ecuador:
Carchi. In: Estudios Arqueoldgicos. Antillas y Tierras Bajas de Sudamérica (Meggers, B. J.
et al., eds.): 161-180; Quito: Pontificia Universidad Catélica del Ecuador.

MOLESTINA ZALDUMBIDE, M. del C., 1985 — Investigaciones Arqueoldgicas en la zona Negativo
del Carchi o Capuli. Revista Cultura, 21: 79; Quito: ed. Banco Central del Ecuador.

MOLESTINA ZALDUMBIDE, M. del C., 1998 — Transferencias ideoldgicas en la Sierra Norte
(Ecuador). In: El Area Septentrional Andina, Arqueologia y etnohistoria (Guinea, M., ed.):
235-255; Quito: Abya Yala.

NAVARRO, M., 1986 — Investigacion histérica de la mineria en el Ecuador, t. I, s. XVI-XVII; Quito:
ed. Imprenta del Ministerio de Energia y Minas.

OBEREM, U., 1981 — Cochasqui. Estudios Arqueoldgicos, 3-5: 128; Otavalo: ed. Instituto
Otavalefio de Antropologfa.

PONCE DE LEON, P, 1965 [1582] — Relacién y Descripcion de los Pueblos de Otavalo.
In: Relaciones Ceogrdficas de Indias-Peri (Jiménez de La Espada, M., ed.): 235;
Madrid: Biblioteca de Autores Espafioles.

PLAZAS, C., 1977-1978 — Orfebrerfa prehispanica del Altiplano Narifense (Colombia, Bogotd).
Revista Colombiana de Antropologia, XXI: 197-244; Bogota.

RODRIGUEZ DE AGUAYO, 1571 — Descripcién de la ciudad de Quito. In: Relaciones Histérico
Geogrdficas de la Audiencia de Quito (Ponce Leiva, P, ed.): 117-122; Quito: Abya Yala.



El pensamiento simbdlico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

ROMERO, M., 2006 — Informe sobre el analisis del contenido de varias vasijas procedentes de la
sepultura 2 del Yacimiento de La Florida, 2 p.; Quito.

SALAZAR DE VILLASANTE 1992 [1570] — Relacion de la ciudad y provincia de Quito.
In: Relaciones Histérico Geogrdéficas de la Audiencia de Quito (Ponce Leiva, P, ed.):
71-83; Quito: Abya Yala.

SOLORZANO, M. S., 2004 — Monitoreo arqueolégico de La Florida, Terrana I, 30 p.; Quito.
Informe al Instituto Nacional de Patrimonio Cultural.

TEMME, M., 2000 — El Formativo en Putushio, Sierra Sur del Ecuador. In: El Formativo
Sudamericano (Lederguerber-Crespo, P, ed.): 124-138; Quito: Abya Yala.

TERAN, P, 1985 — Los canales de La Florida, 20 p.; Quito. Inédito.

UHLE, M., 1928 — Las Ruinas de Cuasmal. Anales de la Universidad Central, vol. XXXVII (257):
167-177; Quito.

URIBE, M. V., 1977-1978 — Asentamientos prehispanicos en el Altiplano de Ipiales (Colombia).
Revista Colombiana de Antropologia, XXI: 57-195; Bogota.

VILLALBA, M., 1988 — Cotocollao, 553 p.; Banco Central del Ecuador, Quito.

VILLALBA, M. & ALVARADO, A., 1998 — La Arqueologia del valle de Quito en clave volcénica.
In: Actividad volcanica y pueblos precolombinos en el Ecuador (Mothes, P, ed.): 74;
Quito: Abya Yala.

ZALLES FLOSSBACH, C., 1981 — Los artefactos liticos. In: Cochasqui (Oberem, U., ed.), vol. 2:
11-149; Otavalo: ed. Instituto Otavaleiio de Antropologia.



Pedidos: IFEA, Casilla 18-1217, Lima 18 - Perd, Tel. 447 60 70
Fax: 445 76 50 - E-mail: postmaster@ifea.org.pe
Web: http://www.ifeanet.org

10 soy libre
{ 1o indio:

T $01) (uarayoe”

Coedicion: Institut frangais d’études
andines (IFEA) - Instituto de Investigacion
para el Desarrollo (IRD) - Programa de
Investigacion Estratégica en Bolivia (PIEB) -
Taller de Estudios e Investigaciones Andino-
Amazoénicos (TEIAA)

Los
Quipocamsz

Coedicion: Institut francais d’études andines
(IFEA) - Instituto de Estudios Peruanos (IEP)




