
El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

377

Bulletin de l’Institut Français d’Études Andines / 2006, 35 (3): 377-395
IFEA

El pensamiento simbólico de los habitantes de 
La Florida (Quito-Ecuador)

María del Carmen Molestina Zaldumbide*

Resumen

Las excavaciones en la Necrópolis del Yacimiento de la Florida (Quito, Ecuador) han arrojado una 
serie de datos sobre el pensamiento fúnebre de sus habitantes durante el Periodo de Integración. La 
cronología temprana demuestra que la cultura Negativo del Carchi o Capulí se extiende desde La 
Florida hacia el Norte. Sepulturas similares se han estudiado en la zona de Otón (Pichincha), el Carchi 
y Nariño (Colombia).

Palabras clave: arqueología, sepulturas, Periodo de Integración del Ecuador

La pensée simbolique des habitants de La Florida (Quito-Équateur)

Résumé

Les excavations dans la Necrópolis de la Florida à Quito-Équateur, ont apporté de information, en 
relation avec la mort, l´idéologie de ses habitants au cours de la Période d´intégration. Pendant cette 
période, la culture Negativo del Carchi aussi appelée Capulí, s´est répandue dans le territoire de La 
Florida et vers le Nord de ce territoire. Des sépultures similaires ont été étudiées dans la zone d´Otón, 
El Carchi et Nariño (Colombie).

Mots clés ��: archéologie, tombeau, Période d’Integration de L’Équateur

*	 Catedrática de la Universidad Del Pacifico (Quito-Ecuador). E-mail: intrel@upacifico.edu.ec



María del Carmen Molestina Zaldumbie

378

The symbolic thought of the La Florida´s people (Quito-Ecuador)

Abstract

Excavations in the necropolis of the archaeological site of La Florida (Quito, Ecuador) has produced 
evidence of the funeral practices of its inhabitants during the Integration Period. The early chronology 
of the site demonstrates that the culture of Negativo del Carchi or Capuli extends from the La Florida 
site to the north. Similar tombs have been studied in the Otón zone (Pichincha), in Carchi Province, 
and Nariño (Colombia).

Key words: archaeology, tombs, Ecuadorian Integration Period

Introducción

La zona objeto de esta investigación corresponde a la Meseta de Quito en la Provincia de 
Pichincha-Ecuador y más concretamente al Distrito Metropolitano de Quito. La Meseta de Quito 
forma parte de La Hoya del Guayllabamba. Al norte, limita con el nudo de Mojanda-Cajas y al 
sur por el de Tiopullo, al oeste el Pichincha que forma parte de la Cordillera Occidental y que a 
su vez está constituida por tres elevaciones volcánicas: el Guagua Pichincha, el Rucu Pichincha y 
el Cóndor Guachana. Al este se encuentran los volcanes Cayambe, cerro Puntas, Ilaló, Antisana 
y Cotopaxi y al oeste los valles de Cumbayá, Tumbaco, Los Chillos y Machachi.
Desde el punto de vista geológico el vulcanismo de origen cuaternario propio del callejón 
interandino dio como resultado la formación de cangahua y sedimentos fluvio-lacustres que 
rellenan grandes depresiones como la cuenca de Quito-Guayllabamba y que ha modelado el 
paisaje característico de la Sierra ecuatoriana (Alvarado Cevallos, 1996: 9).
La ciudad de San Francisco de Quito está situada en la parte más angosta de la Meseta y en 
las estribaciones del Macizo del Pichincha. Limita hacia el este con una serie de lomas como 
Puengasí, Guanguiltagua e Itchimbía que se hallan separadas por quebradas producto del sistema 
de fallas del callejón interandino. Hacia el sur se extiende hasta el sector de Tambillo y al norte 
hacia Pomasqui-San Antonio. Su terreno es irregular con altitudes que van desde los 2 850 a 
los 3 100 m.s.n.m. (IGM, 1992: 6). Presenta una serie de drenajes provenientes del Pichincha 
y Atacazo, siendo el más importante el río Machangara y su afluente el río Grande que corre 
de sur a norte, además de algunas quebradas profundas con arroyos intermitentes que pueden 
presentar crecidas durante el invierno, algunas llevan el agua que baja del Pichincha hacia el Este. 
La mayoría de estas arrastran oro, piritas y calcopiritas aluviales (Alvarado Cevallos, 1966: 11).
En la ciudad de San Francisco de Quito existen zonas lacustres que forman pequeños pantanos y 
que tuvieron gran importancia en la época prehispánica para la obtención de totora, hematites, 
peces y aves e incluso para la agricultura en camellones, como se ha demostrado en varias 
investigaciones (Knapp & Ryder, 1985).
En la zona urbana de la Y, el Aeropuerto y la Jipijapa los suelos están formados por arcillas, limos 
y arenas con pómez que corresponden a depósitos lacustres y volcánicos, los que dan origen a 
la laguna de Iñaquito (actual aeropuerto).
La geología del la Meseta condicionó los asentamientos prehispánicos en las laderas del Macizo 
del Pichincha y su aprovechamiento agrícola. Sus habitantes ocuparon las planicies inundadas 
desarrollando una tecnología agrícola de camellones como los que se han localizado cerca de los 
sitios habitacionales de Chillogallo e Iñaquito en el área urbana de la ciudad. 



El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

379

El Anónimo de 1573 y Rodríguez de Aguayo (1571) reafirman las evidencias arqueológicas 
tanto de los asentamientos urbanos como de las zonas de cultivo e indican que los indígenas 
cultivaban en los camellones maíz y papas, base de la dieta prehispánica.
El uso de la tierra desarrolló una tecnología agrícola, urbana y ceremonial que se evidencia tanto 
en las narraciones del siglo XVI y XVII como en las investigaciones arqueológicas.
La ubicación de los poblados en las laderas del Macizo del Pichincha facilitó no solo el acceso 
a las tierras de cultivo no inundadas sino también al agua de las abundantes quebradas y a la 
cacería en los bosques aledaños. Las quebradas durante el verano y una vez secas, se utilizarían 
como caminos para el comercio hacia todos los puntos cardinales. De ellas obtendrían oro 
aluvial, pirita y calcopirita así como otras piedras duras para la elaboración de objetos de 
orfebrería y líticos. Las montañas pasarían a formar parte importante del pensamiento religioso 
de sus habitantes. No es gratuito que encontremos en las sepulturas de La Florida a los difuntos 
orientados hacia el Pichincha.
Para el Periodo de Integración los asentamientos registrados son: Chillogallo, Chilibulo, 
Rumipamba, Chaupicruz y La Florida, que ocupan una buena parte de las laderas occidentales 
del Macizo del Pichincha. Sus manifestaciones materiales guardan gran semejanza entre sí, por lo 
que podríamos afirmar que se trata de un mismo grupo étnico. Las particularidades geográficas 
y geológicas de la Meseta de Quito dieron como consecuencia toda una serie de asentamientos 
humanos interrelacionados y a la vez autónomos tanto económica como políticamente.

1. El yacimiento de La Florida

Se encuentra en las laderas del Pichincha, entre los 2 900 y 3 000 metros sobre el nivel del mar, 
hacia el costado noroccidental de la ciudad de San Francisco de Quito, entre las quebradas La 
Pulida y San Juan, en el sector denominado San Vicente en el barrio de La Florida.
Las características topográficas permiten ubicarlo dentro de la zona de vida de transición entre 
bosque húmedo Montano Bajo y de bosque muy húmedo Montano Bajo con temperaturas 
medias anuales de 12° a 18° C y precipitaciones anuales entre 500 y 1 000 mm. La vegetación 
está constituida por matorrales que se localizan en las quebradas o barrancos, bosques de 
eucaliptos, pastos y cultivos, paisaje que en relación con la época prehispánica se halla muy 
alterado (Cañadas Cruz, 1980: 20).
Gran parte de la zona se ha urbanizado y con ello los vestigios prehispánicos han desaparecido, 
queda sin embargo un pequeño sector libre de construcciones, donde sería posible realizar 
investigaciones arqueológicas.
Desde que se descubrió el lugar en 1983, se han realizado varias investigaciones aisladas, que 
han dado como resultado una visión muy fragmentada dejando muchas incógnitas difíciles de 
resolver y en muchos casos insalvables.
El yacimiento estuvo ocupado desde el Formativo, Camino & Castillo (1997: 19) registran 
sepulturas individuales con esqueletos en posición sedente fuertemente flexionados, 
aparentemente sin ajuar. Este tipo de sepulturas son similares a las de Cotocollao al norte de la 
ciudad (Villalba, 1988: 101), iniciándose en este periodo temprano con la tradición de enterrar 
a los individuos de esta manera —costumbre que continúa hasta el Periodo de Integración 
y que no es única de la Meseta de Quito sino de la Sierra Norte en general—. La evidencia 
de un asentamiento Formativo en La Florida está corroborada por el hallazgo de vestigios 
habitacionales. Solorzano (2004) realiza un análisis muy completo de una casa Formativa 
localizada en el conjunto de edificios Terrana I, cerca de las sepulturas objeto de nuestro estudio. 
Desgraciadamente tampoco hay una datación absoluta; en ambos casos se hace una correlación 
relativa de fechas en base al material cultural.



María del Carmen Molestina Zaldumbie

380

Solorzano (en estudio) excava en La Florida algunas sepulturas de pozo medio, que posiblemente 
puedan ubicarse en Desarrollo Regional. Hay que esperar los resultados de estas investigaciones 
para establecer correlaciones cronológicas con respecto a las fechas hasta ahora obtenidas.
Doyon (1989: 142) excava 6 sepulturas de pozo profundo con cámara central, de entierros 
múltiples, cuya datación las sitúan en 340 y 420 a.C., fecha que se ha puesto en duda debido al 
tipo de cerámica procedente de los ajuares funerarios.
A fin de estudiar el pensamiento fúnebre de los habitantes de La Florida en el periodo de Integración 
realizamos excavaciones de tres sepulturas de pozo profundo y cámara central y una de pozo poco 
profundo, en el sector contiguo a las sepulturas excavadas por Doyon. Se trata de enterramientos 
múltiples con un promedio de 16 individuos por sepultura. La de pozo poco profundo es individual. 
Las dataciones hasta ahora obtenidas las localizan en el Periodo de Integración Temprano (600 
a 680 d.C.) en el caso de las de pozo profundo y cámara central, mientras que la de pozo poco 
profundo pertenece al final del Periodo de Integración (1505 d.C.).
Son estructuras circulares con entierros múltiples, los esqueletos se depositaron en posición 
sedente fuertemente flexionada, algunas directamente en el suelo y otros sobre tiangas. Existen 
evidencias de estas sepulturas en Cangahua (Jijón y Caamaño, 1920: 5), el Carchi (Grijalva, 
1937: 166; Larrea, 1972: 106), Nariño (Uribe, 1977-1978: 67) y Otón (Aguilera, 2006: 
com. pers.), por lo que se podría afirmar que se trata de una tradición constructiva propia de 
la Sierra Norte. Llama la atención que en el resto del territorio no se hayan descubierto estas 
estructuras, lo que se explica por estar a más de 2 m bajo el nivel actual del terreno, esto dificulta 
los hallazgos casuales. En todo caso es una incógnita difícil de resolver por el momento.
El sistema constructivo de las sepulturas de pozo profundo y cámara central refleja una sociedad 
compleja en la que la distribución del trabajo debió estar muy regulada. La temporada invernal 
en que excavaron las tres sepulturas estudiadas indica que se dedicaba a estas actividades 
un periodo del año en el que ya se había culminado con las labores agrícolas y en el que el 
comercio a larga distancia, debido a las fuertes lluvias, era imposible, lo que debió producir 
excedente de mano de obra. El que se construyeran en esta época del año tiene además una 
razón tecnológica, la cangahua mojada es más fácil de trabajar. Por las inclemencias del tiempo, 
desde el inicio de su excavación estas debieron estar cubiertas a fin de evitar su inundación. 
Nosotros aún no hemos encontrado vestigios de estas cubiertas, sin embargo Camino & Castillo 
(1997:30) encontraron sepulturas en cuyo entorno había huecos de poste.
Evidencias para la Sierra Norte de bohíos con sepulturas en su interior nos proporcionan para 
Huaca y Cuasmal, Max Uhle (1928:30), González Suárez y los cronistas de los siglos XVI y XVII. 
Se ha establecido que los pastos y otros grupos étnicos solían enterrarse en sus casas ya que 
estas en cuanto a su construcción eran similares a las habitacionales. Miño Grijalva (1977: 172) al 
analizar las diferentes investigaciones realizadas en el Carchi interpreta los bohíos como únicamente 
funerarios. Para Max Uhle, los cementerios son las aglomeraciones de bohíos en cuyo centro se 
encuentra una especie de plaza y cerca de esta se ubican los bohíos más grandes, que localiza en 
Cuasmal y Chitanque son cementerios. Los bohíos habitacionales se encuentran más bien alineados 
en las costillas de los cerros (Uribe, 1977-1978: 67). Los bohíos descritos para el Carchi y Nariño 
fueron de planta circular y paredes de tierra apisonada con techumbre de paja. Para sujetar las 
paredes y techumbre se colocaron en el piso postes espaciados y entre las paredes.
El sistema constructivo empleado en las sepulturas denota un gran conocimiento de la geología. 
Excavar una sepultura de 15 m promedio de profundidad requirió de una inversión energética 
bastante elevada, teniendo en cuenta que los instrumentos utilizados fueron unos palos 
puntiagudos posiblemente de madera de un tamaño no mayor a 45 cm de largo, a juzgar por 
las huellas que dejaron en las paredes, con los cuales aflojaban la tierra y hachas de mano con 
las que iban dando la forma a la sepultura. El trabajo pues requirió de especialistas con un buen 
conocimiento no solo de los materiales sino también de su comportamiento, la forma circular no 
solo es dada por la ideología sino también por la tecnología, por lo que el tiempo/hombre que 
se debió emplear es considerable.



El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

381

Las sepulturas se fueron excavando en varias etapas. Dependiendo de la disponibilidad de mano 
de obra especializada se pudo trabajar en una o dos estructuras simultáneamente. Al comparar 
la tecnología de la sepultura 1 con la 2, con una diferencia temporal de 50 años en su utilización, 
se aprecia un desarrollo tecnológico de la segunda con relación a la primera. 
La más antigua (630 d.C.) presenta desgaste en el sector sureste, indicio de que tanto individuos 
como objetos bajaban y subían arrastrándose por la pared, utilizando posiblemente algún tipo 
de polea. En la más tardía (680 d.C.) es posible el uso de una escalera de cuerdas, debido a 
que en el tramo sureste se han labrado apoyos a manera de escalones para facilitar la bajada y 
subida tanto de personas como de objetos. El cálculo del círculo de las sepulturas también se ha 
perfeccionado, llegando a obtener una circunferencia casi perfecta. En cuanto a las paredes, las 
dos sepulturas mantienen la misma forma de trabajo y tallado. La sepultura 4 (600 d.C.) presenta 
únicamente huellas verticales producto de la excavación, demostrándose también un avance en 
las técnicas de construcción con relación a las sepulturas más modernas.
Ateniéndonos a la forma de las sepulturas vemos que no importa el periodo en que fueron 
construidas, todas son circulares, lo que no solo es propio del yacimiento de La Florida sino que 
se extiende a la Meseta de Quito y a la Sierra Norte en general. Posiblemente esto no es solo 
un resultado tecnológico, sino que también, existe una simbología relacionada con el círculo. El 
diámetro y profundidad del pozo de estas sepulturas no tiene una mayor variación temporal, al 
contrario de lo que sucede con la distribución de sus elementos.
Las sepulturas de pozo profundo y cámara central en el yacimiento de La Florida culminan 
en una plataforma de aproximadamente 70 cm de ancho, que da paso a la cámara central 
constituida por un pozo de profundidad variable. En la sepultura 1, la mayor profundidad la tiene 
el pozo, siendo en la 2 y 4 más cortos; en éstas, la cámara central tiene una mayor profundidad, 
diferencia que da como resultado un mejor aprovechamiento del espacio. La sepultura 4 no 
tiene plataforma, por lo que el uso de una plataforma para las sepulturas 1 y 2 indica un mayor 
aprovechamiento de la estructura constructiva para alojar mayor cantidad de individuos.
En la cámara central de las sepulturas 1 y 4 todos los individuos se enterraron directamente en 
el piso, mientras que en la sepultura 2 se habían colocado uno encima del otro, de esta manera 
pudieron enterrar a cinco individuos adultos con ajuares individualizados, los de la cámara central 
de la sepultura 1 solo fueron 3 adultos y un infante, el ajuar fue muy pobre y parece que fue 
compartido por todos los individuos; los de la sepultura 4 fueron 3 con ajuares individualizados.
La disposición de los cadáveres en general da cuenta de que los individuos fueron enterrados 
en distintas épocas, conforme se fue dando su deceso. No hemos encontrado huellas de 
una muerte ritual como describe León Doyon, todos fallecieron de muerte natural (León, 
2004-2005). La evidencia arqueológica indica que fueron colocados ya sea en el suelo de la 
sepultura o en tiangas y luego fueron cubiertos con tierra agrícola. Cuando la sepultura se llenó, 
se procedió al sellamiento paulatino; cada cierto tiempo visitaban a los difuntos, realizaban 
sus ceremonias al interior de la sepultura y luego cubrían el espacio con tierra. En el relleno 
del pozo cada metro —aproximadamente— presenta un pequeño apisonamiento producto 
del peso de las personas que realizaron las ceremonias en la sepultura. De esta forma fueron 
cubriéndolo con tierra agrícola hasta que una vez sellado retiraron la estructura del bohío, y 
cubrieron la superficie con la misma tierra agrícola formando un túmulo, quedando a la vista un 
montículo de aproximadamente 3 m de altura. Con el paso del tiempo, la erosión y las labores 
agrícolas acumularon tierra en los espacios entre montículos y luego sobre estos, por ello el piso 
actual no deja ver estas estructuras.
Según el Anónimo de Quito (1573: 215) a los entierros acudía una muchedumbre que 
acompañaba al difunto con llanto y bailes, acompasados por la música. Antonio de Borja 
(1591: 483) cuenta que, cuando los indígenas de Pimapiro (Imbabura) enterraban a sus muertos 
encendían fogatas y quemaban hierbas para evitar que el muerto regrese, a la vez que brindaban 
con chicha.



María del Carmen Molestina Zaldumbie

382

El fuego debió estar presente en las ceremonias, encontramos vasijas con restos de hollín. En 
cada uno de los apisonados del relleno de las sepulturas se desprendió un fuerte olor a hollín, 
indicios que corroborarían la presencia del fuego en las ceremonias.
Oberem (1981) reporta montículos funerarios en Cochasqui, se trata de sepulturas con pozo de 
aproximadamente 5 m de profundidad con entierros individuales. Si bien son posteriores a los 
nuestros, tienen relación con La Florida.
Existe un cambio en las ceremonias fúnebres, en la sepultura 1, parece que el ajuar no se cubría 
con tierra después de cada entierro, mientras que en la 2 y 4, al menos en la cámara central se 
cubría con tierra tanto al muerto como a su ajuar.
El análisis matricial de las sepulturas 1, 2 y 4 demuestra que se inició la construcción de la 
sepultura 4 para luego desde esta continuar con la construcción de la sepultura 1 (fig. 1). Se 
ocupó primero la sepultura 4 y luego la 1. La zona con huellas del arrastre de materiales y subida 
y bajada de las personas se halla a un costado de la abertura que comunica a las dos sepulturas. 
En la sepultura 4 no hemos encontrado huellas que ubiquen la zona por donde entraban y salían 
las personas y objetos. Los campos de cultivo posiblemente estuvieron a cargo de los shamanes, 
quienes debieron tener la autoridad necesaria para disponer de un buen grupo de la población 
trabajando en ellos. Cerca de la necrópolis en estudio se encontraron unos canales (Terán, 1985) 
que posiblemente podrían estar relacionados con los campos de cultivo sagrados.

Figura 1 – Estratigrafía matricial de las sepulturas 1, 2 y 4

Túmulo
Abertura
Apisonamiento
Piroclástico
Cangahua

Plataforma

Esqueletos

Ceja

Vasija



El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

383

La organización espacial de las sepulturas denota una planificación de la necrópolis 
predeterminada, no parecería que exista una jerarquización en cuanto a las sepulturas y los 
rituales fúnebres. La Florida posiblemente fue un centro socioeconómico que trasciende 
demográfica y productivamente a las sociedades tribales, debiendo existir una organización 
jerárquica bien determinada que —en lo que tiene que ver con las ceremonias fúnebres— pudo 
manejar eficientemente a la población.
Es importante la existencia de un lugar central utilizado como eje para los intercambios (de 
objetos y de información). Estos lugares suelen ser sitios de importancia político religiosa, lo que 
explicaría la existencia de una necrópolis elaborada y de rituales complejos, evidencia que se 
ha demostrado. 

2. El pensamiento hacia la muerte

En todos los grupos sociales se refleja la inquietud por el más allá, desarrollándose toda una 
filosofía al respecto. Las evidencias se plasman en diferentes estructuras monumentales y en los 
ajuares y ofrendas, así como en ritos y ceremonias que no siempre dejan huellas tangibles.
El medio ambiente en que vive un determinado grupo humano es importante para su desarrollo 
tecnológico y filosófico; éste determinará su forma de vida y organización social, así como 
también las relaciones con los grupos de su entorno.
El Área Septentrional Andina es una zona compleja que se caracteriza por la variedad de nichos 
ecológicos cercanos entre sí, lo que facilitó el desarrollo y el desenvolvimiento de relaciones 
comerciales a corta, media y larga distancia y una influencia ideológica mutua, cuyo resultado 
fáctico es la variedad y similitud en sus manifestaciones culturales. 
Las evidencias arqueológicas y los documentos tempranos hablan de sociedades muy complejas 
que llegan a una estratificación social jerarquizada la misma que se refleja en sus ceremonias 
fúnebres. Una posible explicación para la profundidad de las sepulturas sería la relación con el 
agua. Las aguas subterráneas del Pichincha proporcionan una humedad constante. Posiblemente 
se buscó llegar hasta las aguas profundas para lograr una inmersión de los difuntos en las aguas 
purificadoras y regeneradoras que proporcionarían la entrada en la vida futura.
Se considera la idea de la circularidad como un universal, simboliza la eternidad, sin principio ni 
fin, la forma circular de las sepulturas puede asociarse con la eternidad; el viaje al otro mundo 
significaría una nueva etapa de la vida fuera del tiempo real, del presente en que viven las 
personas, es decir, la relación entre el mundo de abajo y el mundo de arriba.
Otro rasgo relacionado con esta simbología sería la profundidad gradual que a lo largo del tiempo 
van adquiriendo las sepulturas. Es como si quisieran a través de ésta acercarse al inframundo, 
colocar a sus difuntos más cerca de los dioses. El agua y los dioses tienen mucha relación. 
Posteriormente y ya a finales del Periodo de Integración, se vuelve por alguna razón nuevamente 
a las sepulturas de pozo poco profundo y a los entierros individuales.
La conciencia del paso del tiempo va ligada, al descubrimiento de la autonomía del ser humano y 
de su destino singular. Es tomar conciencia diferenciada de uno mismo y del grupo, lo que da paso 
al sentido de la historia y por tanto a la idea de trascendencia que se materializa en la construcción 
de las sepulturas y en las ceremonias relacionadas con la muerte. La vida de los pueblos agrícolas es 
circular, todo nace y muere para volver a nacer, el tiempo en sí es circular, los únicos que mueren 
son las personas, por eso la otra vida es considerada como un renacer a la vida.
La tierra agrícola utilizada para el relleno de las sepulturas simbolizaría la fertilidad, una vez más 
se vinculan agua y tierra fértil. Posiblemente en el pensamiento religioso de los habitantes de La 
Florida los muertos sirven de vínculo con los dioses productores de la fertilidad de las personas 
y de los campos, es por ello que los vivos deben tratar bien a los muertos, esto se traduce en las 
visitas frecuentes a las sepulturas, y en todo el pensamiento simbólico representado en éstas y en 
los ajuares y vestimentas rituales.



María del Carmen Molestina Zaldumbie

384

En el estudio de los niveles ocupacionales de las sepulturas se apreciaron actividades recurrentes 
tales como la posición y orientación de los esqueletos que los estaría vinculando a la montaña, 
como dios protector de vivos y muertos, así la ubicación en sí del yacimiento al pie de la montaña 
también tendría un sentido ritual. 
La posición de los esqueletos sentados en una tianga o sobre esteras los relacionaría con la 
idea de autoridad. En los relatos tempranos de la Audiencia, las autoridades se sentaban en 
banquillos, mientras que el resto de las personas lo hacían en el suelo, así pues los muertos 
como vínculo con los dioses adquirirían autoridad ante los vivos. En general la costumbre de 
usar banquillos para expresar autoridad no es solo ecuatoriana, aparece en toda la América 
prehispánica. En las zonas del norte de Sudamérica desde épocas prehispánicas los bancos son 
vistos como un lugar de comunicación con lo sobrenatural (Guinea, 2004: 12).
Los rituales relacionados con la muerte constituyen el ejemplo más claro de la idea de trascendencia, 
porque en su doble naturaleza de testimonio y misterio seducen a los seres humanos hacia lo 
desconocido, la vida de ultratumba. Los ajuares fúnebres son la expresión material de los ritos 
relacionados con la muerte y una buena ocasión para reunir a la comunidad y fomentar la 
conciencia de pertenencia a un grupo, así la comunidad logra una mayor cohesión. El mensaje 
de los diseños realizados en la cerámica y en los objetos rituales en general, proporcionan 
muchos elementos importantes para entender el pensamiento religioso del grupo.
En las sociedades donde la escritura está ausente el vehículo para la transmisión de ideas y 
conceptos es la formulación de símbolos convencionales que se plasman a través de la cerámica, 
orfebrería, huesos, moluscos, etc. y que se materializan en ritos y ceremonias, así los individuos 
pueden trasmitir su filosofía a las generaciones venideras. Es pues importante analizar los diseños 
que presentan los objetos de los ajuares y vestimentas fúnebres para desentrañar el pensamiento 
de los individuos que habitaron nuestro territorio en épocas pasadas. Conjuntamente con ello, 
los materiales y colores que se utilizan también debieron tener un significado simbólico. 
Hay que distinguir entre la vestimenta de los difuntos y el ajuar propiamente dicho, ya que la 
una puede estar relacionada con la situación social de la persona, mientras que la otra simboliza 
los ritos correspondientes a las ceremonias fúnebres. La posición del ajuar con relación al difunto 
puede simbolizar la dualidad izquierda/derecha asociada a los valores de poder, masculinidad 
o feminidad, etc. Los ajuares de la sepultura 1 que se encuentran frente y a un lado de los 
individuos ubicados en la plataforma y en la cámara central podría estar expresando la dualidad 
complementaria entre la vida en el más allá y las ofrendas de los vivos que las comparten con 
los muertos, así como también los muertos comparten entre sí el ajuar, y estos se vincularían 
complementariamente con los vivos. En los individuos enterrados en las sepulturas 2 y 4, la 
complementariedad se realizaría únicamente entre el difunto y los vivos.
Los materiales usados para la vestimenta de los esqueletos de la cámara central demuestran 
una clara correlación entre la expansión del intercambio externo y el crecimiento de la 
organización de la producción dentro de un sistema socio cultural. La presencia de conchas 
marinas como las cuentas de Spondylus Princeps y calcifer, las plaquetas de madre perla y 
los caracoles, son indicadores de un comercio a larga distancia, lo que demostraría que la 
organización social fue compleja.
El empleo de moluscos en la vestimenta ritual, tan difundidos en la Sierra Norte, estarían 
demostrando no solo el uso de un objeto exótico, sino también la incorporación de éste en el 
pensamiento religioso. Posiblemente los colores jugarían un papel primordial en la representación 
de este pensamiento, el rojo de las cuentas de la Spondylus Princeps estaría simbolizando 
la sangre de la vida y los caracoles prunum de Zapotillo de color verde, se asociarían con la 
fertilidad, como símbolo del agua. Según Gutiérrez Usillos (2002: 305) el spondylus también 
estaría simbolizando lo femenino. En el pensamiento dual, simbolizaría el agua de lluvia. Estos 
símbolos podrían haberse usado en distinta forma según el año, a un periodo de sequía, se 
imploraría la lluvia, en años con abundantes lluvias se invocaría por el cese de éstas. Dependería 
del tipo de año en el que murió la persona para usar una simbología u otra.



El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

385

Los ganchos de propulsor encontrados en las cámaras centrales de las sepulturas hablan no solo 
de la zona de origen sino también de la simbología asociada al color y al material. Los ganchos 
de propulsor son de jaspe, chert, cuarzo, travertino y arcillosita, los tres primeros proceden de 
Esmeraldas y ríos de la Amazonía y los otros son propios de fuentes de aguas termales. Hay 
abundantes fuentes termales cercanas al yacimiento y cerca de posibles rutas al noroccidente 
y hacia la Sierra Norte. Pacto y Niebla en el noroccidente y Selva Alegre en Imbabura son 
un ejemplo. Las propiedades medicinales de estas aguas posiblemente fueron utilizadas por 
los pueblos prehispánicos y llegarían a tener connotaciones religiosas, por ello las piedras 
del lugar pasaron a ocupar un puesto de importancia en los rituales fúnebres. Nuevamente 
estamos relacionados con el agua y por tanto con la fertilidad, pensamiento recurrente en los 
rituales de la muerte.
Toda la cerámica procedente de las sepulturas pertenece a la cultura Negativo del Carchi o 
Capulí, caracterizada por sus diseños en engobe negro sobre engobe rojo, técnica que se 
consigue combinando diferentes arcillas, el rojo se obtiene con arcillas de bajo contenido de 
hierro, mientras que en el negro con arcillas de alto contenido de hierro (Romero, 2006), esto 
además de apuntar hacia la búsqueda de colores simbólicos, denota grandes conocimientos por 
parte de los ceramistas. 
El uso combinado del rojo para el fondo de los recipientes y el negro para los diseños podría 
simbolizar la dualidad complementaria (Echeverría, 2004: 205), característica propia del 
pensamiento andino. En este caso al ser una cerámica de origen funerario, podría expresar la 
complementariedad entre el mundo de abajo con el mundo de arriba. El rojo podría también 
simbolizar el atardecer, el ocaso de la vida, la muerte, mientras que el negro la noche, el tiempo 
incierto, el más allá (Milla Euribe, 1990: 27).
Una de las características del pensamiento en la Sierra Norte es el continuo diálogo con la naturaleza 
que les llevaría a conocer los cambios climáticos a la perfección. El asegurarse las lluvias para 
obtener la fertilidad de los campos debió ser uno de los elementos importantes del pensamiento 
religioso. En las sepulturas de pozo profundo y cámara central está presente la idea de la fertilidad, 
la misma que es recurrente en los diseños de los platos y tinajas de los ajuares funerarios.
Uno de los problemas climáticos de la Sierra son los descensos bruscos de la temperatura que en 
épocas de sequía se traducen en fuertes heladas que acaban con los sembríos. Este fenómeno 
se acentúa en los valles, por lo que la ubicación del yacimiento de La Florida en las laderas 
del Macizo del Pichincha denota un buen conocimiento climático, sus campos de cultivo 
estarían más resguardados de las heladas. El conocimiento de este fenómeno debió requerir de 
expertos que conocían bien de astronomía y que conjuntamente con ceremonias propiciatorias 
procuraron defender sus cultivos de las heladas. 
Posiblemente la relación entre el mundo de abajo, o de los muertos, con el mundo de arriba, 
o de los vivos, debió ser un elemento importante para evitar la quema de los sembríos con las 
heladas, de ahí las visitas frecuentes a las sepulturas y el sellamiento paulatino de éstas con tierra 
agrícola. Es como si se les estuviera recordando a los difuntos la necesidad de la fertilidad de 
los campos. Los diseños en la cerámica de los ajuares fúnebres apuntan constantemente a la 
relación entre los elementos de la naturaleza y los muertos.
Echeverría Almeida (2004: 172) analizando el pensamiento andino afirma que los cerros eran 
adorados como fuentes de agua y que en los lugares de culto, conjuntamente con los cerros, 
veneraban a los antepasados. Este pensamiento podría explicarnos la relación que existe tanto 
en la ubicación de las sepulturas como en la orientación de los difuntos hacia el Macizo del 
Pichincha, así mismo estaría en concordancia con el diálogo establecido entre el mundo de 
arriba y el mundo de abajo. 
Los diseños cerámicos incluyen el triángulo escalerado como reflejo de la montaña o también 
como la base del poder (Guinea, 2004: 16), el poder de la montaña para proteger a los vivos y 
a los muertos (fig. 2).



María del Carmen Molestina Zaldumbie

386

Figura 2 – Triángulo Escalerado

Echeverría Almeida (2004: 172), citando a Giese (1991), 
afirma que la serpiente es uno de los animales relacionados 
con la custodia del agua. La representación de serpientes 
en los diseños de los platos es muy frecuente, podría 
asumirse que simbolizan este pensamiento, pero también 
se las puede asociar como animales que salen del mundo 
de abajo hacia el mundo de arriba para conectar estos dos 
espacios religiosos. En uno de los platos procedentes del 
ajuar de la sepultura 1, se representa una serpiente en bajo 
relieve reptando hacia el borde del mismo, como si saliera 
del inframundo hacia el mundo de los vivos (fig. 3). Otros 
platos y vasijas también incluyen recurrentemente en sus 
diseños serpientes esquematizadas; sería pues un reptil 
simbólico que representaría la unión de los dos mundos y 
por qué no, también la fertilidad.
La representación de serpientes en los platos de la cultura 
Negativo del Carchi llega a una simplificación abstracta 
que muchas veces sustituye a la figura, se convierten en 
líneas oblicuas que no solo representan a los animales 
sino la unión de los dos mundos, el de arriba y el de abajo 
formando triángulos isósceles. Este tipo de representación 

es característico de la cerámica Negativo del Carchi o Capulí, creando una uniformidad en toda 
la región que, al decir de Gutiérrez (2002: 302), no se puede entender sino como una difusión 
de una creencia en concreto que llega a homogenizar el pensamiento.
Los reptiles, y en particular las serpientes, también significan renovación, vida y muerte, el cambio 
periódico de la piel se convierte en un símbolo del renacer. La muerte es pues un renacer a otra 
vida en el más allá. Entre los restos de alimentación recuperados al interior de las vasijas de los 
ajuares identificamos ciervos, conejos y roedores, su presencia denotaría el consumo ritual de 
animales cazados en el páramo cercano. La caza debió ser una actividad solamente colectiva de 
personas especializadas.
En otros yacimientos de la Meseta de 
Quito, y en general en la Sierra Norte, 
también se han encontrado restos de 
animales ya sea como desechos en los 
basureros o como parte de los ajuares 
funerarios, unos al interior de vasijas y 
otros elaborados, como las espátulas 
que portaba en sus manos uno de los 
individuos de la cámara central de la 
sepultura 1. Doyon (1989: 192) recuperó 
una flauta hecha con huesos de venado 
de una de las sepulturas contiguas a las 
nuestras. El venado no solo fue parte de 
la comida en las ceremonias fúnebres 
sino que también debió tener en la 
Sierra Norte connotaciones simbólicas. 
Es frecuente encontrar representaciones 
de venado en los platos Cuasmal, 
identificadas por Gutiérrez (2002: 171) 
como de la especie de cola blanca. En 
nuestro caso desgraciadamente no se 
pudo identificar la especie.

Figura 3 – Sepultura 1: plato



El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

387

Las representaciones de aves en los platos de los ajuares de la sepultura 1 y una avecilla que 
sujetaba uno de los individuos de la cámara central de la sepultura 2 podría estar relacionada 
con la divinidad. En general los pueblos en el mundo entero han visto en las aves poderes 
sobrenaturales, su capacidad de volar y ver el mundo desde arriba es un atributo divino, de ahí 
que suelan vincularlas con lo sobrenatural. La muerte pues sería un vínculo con la divinidad. Es 
elocuente la representación de un pájaro en un plato de la sepultura 1, se halla en actitud de 
volar como si uniera los cielos con la tierra. Existen innumerables leyendas y creencias en todos 
los pueblos del continente americano relacionadas con las aves.
La representación del mono es sistemática en la Sierra Norte, parece que fue un símbolo muy 
importante, desgraciadamente es difícil desentrañar todo su significado. Su presencia no es 
exclusiva de nuestra zona, en las culturas de la costa se le encuentra en morteros de piedra que 
posiblemente sirvieron para preparar medicinas o alucinógenos. 
El mono por su parecido físico con las personas ha sido representado en muchos lugares del 
planeta y siempre ha tenido un lugar predominante en las filosofías de los pueblos. Nosotros 
lo encontramos en dos prendedores de oro que sujetaban la mortaja de dos individuos en la 
cámara central, su técnica es el laminado y recortado con soldadura para el alfiler (fig. 4).
La representación de monos en el Ecuador es muy temprana, en 
Valdivia aparece junto con el felino y el guacamayo formando 
una triada del bosque tropical y en relación con los alucinógenos 
(Gutiérrez, 2002: 318). En América en general, es frecuente 
encontrar a los primates asociados con el caracol marino. En los 
caracoles de cerámica del Carchi se lo encuentra ya sea formando 
parte del conjunto o bien como un diseño en su interior (Molestina 
Zaldumbide, 1998: 245). En la Sierra Norte, y especialmente en el 
Carchi y Nariño, es donde con mayor frecuencia es representado 
durante el Periodo de Integración. Uno de estos prendedores se 
encontró como parte de la vestimenta ritual de un individuo que 
llevaba en los extremos del traje caracoles a manera de ribetes, el 
mono en este caso estaría simbólicamente asociado a los caracoles.
Algunos investigadores lo consideran portador de las lluvias y de 
la fertilidad, pero también se lo ha asociado a la sabiduría (Erazo 
Rodríguez, 2004). En todo caso a estos primates se los debió 
conocer en la sierra a través del comercio con la Amazonía. Antonio 
de Borja (1992 [1591]: 481) anota que los quijos traían monos a 
Pimampiro para intercambiarlos por coca, sal y otros productos.
A los primates también se les asocia con el viento por lo que pueden predecir la estación de las 
lluvias, esencial para el inicio de las siembras. Poseerían el conocimiento que los igualaría a los 
seres humanos; el mono pues se convertiría en símbolo de algunos elementos necesarios para 
las personas. Posiblemente también tuvo un carácter divino.
En todas las representaciones funerarias de nuestras sepulturas se puede apreciar una 
concepción del universo en el que prima la relación cultivos/agua/fertilidad, frente a la caza/
fertilidad. Hay algunos diseños cerámicos en los que se representa la lluvia, los campos de 
cultivo y los vientos, elementos asociados al ajuar funerario y estarían hablando de que la 
muerte fue una ocasión de combinar los rituales fúnebres con los de propiciación para la 
fertilidad de las personas y de los campos. El espacio físico que ocupa la necrópolis se convierte 
en una zona sagrada que posiblemente fue considerada como el centro del mundo, el espacio 
de encuentro con los dioses y los antepasados; sería el lugar que asegura la continuidad de la 
vida de toda la comunidad. Por ello los rituales relacionados con la muerte tienen un fuerte 
componente simbólico relacionado con la fertilidad.
La muerte sería pues concebida como una regeneración, un nuevo nacimiento. La construcción 
de las sepulturas sería el comienzo hacia una nueva vida, una especie de regeneración 

Figura 4 – Sepultura 2: prendedor de oro



María del Carmen Molestina Zaldumbie

388

o purificación en esta vida que les prepararía para la otra vida. Para Eliade (2004: 21), toda 
construcción es un comienzo absoluto que tiende a restaurar el instante inicial, es decir el origen 
de los individuos y de la comunidad, así la necrópolis podría haber significado el sitio de origen 
por yacer allí los antepasados, y a la vez el inicio de una nueva vida. 
La forma en sí de las sepulturas de pozo profundo con cámara central estaría materializando el 
origen, la cámara central representaría este concepto; los individuos enterrados en ella debían 
engalanarse, a diferencia de lo que sucede con los enterrados en la plataforma que utilizan 
vestuarios de la vida cotidiana. En la sepultura 4, únicamente un individuo estaba ataviado con 
spondylus, prendedores de oro y ganchos de propulsor, el resto debió tener una vestimenta 
sencilla, el individuo engalanado de esta manera fue el primero en enterrarse, por lo que 
representaría el origen.
Los objetos de orfebrería no pueden quedar fuera de la simbología fúnebre. Se encuentran 
siempre formando parte del ajuar de los individuos enterrados en la cámara central, por lo 
que su mensaje estaría relacionado con el origen de la comunidad. Los objetos encontrados 
por lo general no presentan decoración, su técnica es el laminado y recortado, unos son de 
oro; otros de cobre y de cobre dorado, estos últimos realizados con la técnica de fusión. A 
excepción de las láminas tubulares de oro, el resto de objetos forman parte de la vestimenta 
ritual de los individuos.
Los discos de oro, cobre y cobre dorado van cocidos a la vestimenta, mientras que los prendedores 
de oro y cobre sujetan parte de ésta. Los cascabeles de cobre forman parte del remate de las 
vestimentas. Los pectorales son de cobre dorado y cobre, y en un solo individuo encontramos una 
nariguera doble. Tenemos un solo ejemplo de un disco de oro encontrado en la mortaja de uno de 
los individuos de la sepultura 2 en el que se ha realizado un diseño con la técnica del repujado.
Similares a las cuentas hechas de Spondylus tenemos cuentecillas de cobre con algún componente 
de oro en la superficie que forman parte de la vestimenta ritual. Los objetos de oro procedentes 
de la sepultura 1 presentan una aleación de oro, plata y cobre; las proporciones de oro en el 
caso de las piezas decorativas son mayores que en las utilitarias donde predomina el cobre. La 
suelda de oro se hizo con la técnica de fusión. De esta forma la suelda caliente no disuelve la 
superficie del objeto a soldarse sino que se adhiere al mismo. Por lo general el oro de los objetos 
decorativos es de 22 quilates mientras que el de los utilitarios, por su mayor contenido de cobre 
es de 19 quilates. En los de las sepulturas 2 y 4 se ha utilizado un promedio de oro de 21 quilates, 
el procedimiento empleado en las sueldas es el mismo que para los de la Sepultura 1. En estos 
objetos no existe relación entre el contenido de oro y su aplicación.
El oro y el cobre podrían haber sido trabajados en el mismo yacimiento. Los estudios geológicos 
efectuados en la zona han detectado oro aluvial y pirita en las quebradas cercanas que bajan 
del Macizo del Pichincha (Sandoval, com. pers.). Solorzano en las excavaciones realizadas en 
La Florida encontró un crisol que en su interior contenía restos de oro y cobre fundido. Como 
parte del ajuar de la sepultura 3 encontramos una toba volcánica que se comporta de una forma 
similar a la arcilla y que había sido modelada para darle una forma cónica (fig. 5), presentó restos 
muy pequeños de láminas de oro, lo que nos sugiere que pudo haber sido utilizada a manera de 
molde para dar forma a los objetos. 
La presencia de tobas volcánicas cónicas no es única de La Florida, se las ha reportado como 
parte de los ajuares funerarios en Cayambe (Molestina Zaldumbide, 1985: 79) y Cochasquí 
(Zalles Flossbach, 1981: 81) este último sugiere que posiblemente sirvieron como apoyos o 
moldes para la confección de objetos de láminas de metal precioso o para cualquier otra tarea 
de los orfebres.
La evidencia más antigua del trabajo en oro en el Ecuador es la de Putushio, en la sierra 
sur, el yacimiento perteneciente al Formativo tardío y está datado en torno a 1470 a.C. 
(Temme, 2000: 125). Los objetos se habían trabajado en base al martillado y recortado. Para 
la Meseta de Quito, los hallazgos de Cumbayá (200 a.C.) serían los más antiguos. En el mismo 
yacimiento y procedentes de las sepulturas tanto del Desarrollo Regional como de Integración se 



El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

389

encontraron varios objetos de cobre y oro que integraban la vestimenta de diferentes individuos. 
Se trata de discos laminados y repujados, y un tinculpa de cobre (Buys et al., 1994: 95). En otros 
yacimientos de Integración tardío como Chilibulo y Chillogallo también la orfebrería en oro y 
cobre estuvo presente como parte de la vestimenta de los difuntos.
Jijón y Caamaño (1920: 4) reporta para Alchipichi y Pomasqui, los dos en la Meseta de Quito, 
tinculpas de cobre con decoración de felinos repujados. Estas representaciones son frecuentes en 
la orfebrería de la Sierra Norte. Objetos similares a los nuestros se reportan para el departamento 
de Nariño (Lleras Pérez  et al., 2002: 4-6) con dataciones en unos casos contemporáneas a las 
nuestras y en otros posteriores. Las piezas de Nariño analizadas por Plazas (1977-1978: 198) 
tienen la misma aleación que las nuestras, parecería que se trata de una técnica similar que 
podría haberse esparcido desde La Florida hacia el norte.
En Atacames se recuperaron una serie de objetos de cobre, oro y cobre dorado, así como 
instrumentos para el trabajo en metales. Guinea (1998: 84-87) propone que el metal fue 
trasladado en láminas desde el norte del Perú e intercambiado por Spondylus; nosotros creemos 
que por la composición del cobre de Atacames similar al de La Florida, su origen bien pudo ser 
nuestro yacimiento.
En el Ecuador prehispánico la orfebrería se extendió tanto en la sierra como en la costa y 
Amazonía. Varios cronistas describen la decoración simbólica de las embarcaciones con objetos 
de oro. En la zona de Coaque, provincia de Manabí, Miguel de Estete (citado en Marcos, 
2005: 44) afirma que encontraron al interior de las casas objetos de oro, plata y esmeraldas. 
Cieza de León (1553, en Marcos, 2005: 45) narra que los indios de Puerto Viejo adornan 
sus personas con joyas de oro combinadas con cuentas de Spondylus princeps, así mismo 
los comerciantes cambian gran cantidad de oro por las cuentas de Spondylus por lo que no 
nos extrañaría que en La Florida se dedicaran al trabajo en metales a fin de intercambiarlo 
con cuentas de spondylus, necesarias para sus ceremonias. El Anónimo de 1573 afirma algo 
parecido para los indígenas de la región de Quito.
Las fuentes de oro son originarias de las cordilleras Oriental y Occidental, en las quebradas y ríos 
se recolecta oro aluvial así como piritas y calcopiritas que en el lenguaje popular se denomina 
oro tierno. En Sarapullo al pie del Corazón, hay yacimientos polimetálicos. Posiblemente ya 
desde la época prehispánica se recolectó estos metales y continuó durante la Audiencia. Otros 
lugares cerca de nuestro yacimiento son Lloa y Lumbisí, incluso en Lloa existe la leyenda de «La 
cueva del padre encantado» que queda entre el Guagua y Ruco Pichincha. Se cuenta que un 
hombre entraba y salía, después de algunos días cargado con un costalillo, realizó varios viajes y 
luego se fue a vivir en la ciudad de San Francisco de Quito con todas las comodidades, la gente 
dice que su fortuna la sacó de la cueva.

Figura 5 – Toba modelada



María del Carmen Molestina Zaldumbie

390

Los cronistas del siglo XVI y los documentos tempranos registran el uso por parte de los indígenas 
de la costa del oro como adorno personal y las esmeraldas engastadas en los objetos de orfebrería 
como narigueras, orejeras, etc. La Emperatriz Isabel en 1536 (Navarro, 1986: 6) mandó a 
comprar para ella y el Emperador las mejores esmeraldas que producía la Audiencia de Quito. 
Actualmente Colombia es uno de los productores mundiales de esmeraldas.
A pesar de la abundante referencia a las minas en todo el territorio de la Audiencia de Quito, 
en los documentos no se precisa el lugar y parece que no se las explotó, pues no se trataba 
de verdaderas minas sino de oro aluvial de ríos y quebradas. Antonio de Borja en 1591 cita la 
existencia en Mira, actual provincia del Carchi en la Sierra Norte del Ecuador, de una quebrada 
llamada Quique que arrastra oro y plata y de la que se benefician los indios.
En las actas del Cabildo de la ciudad de San Francisco de Quito se hacen muchas referencias a 
la explotación del oro por parte de sus vecinos, incluso llegan a nombrar un alcalde de minas y 
ensayador. De acuerdo al testimonio de Alonso Camacho, minero, hecho en 1548 al Cabildo de 
la Ciudad, las minas se encuentran en los términos de la misma.
Las ordenanzas relativas a la explotación de minería establecían se realizara esta actividad durante 
el verano, es decir a partir del mes de junio y más concretamente del 24 de junio, fiesta de San 
Juan, lo que certificaría que se trata de oro aluvial que bajaba por ríos y quebradas: al disminuir 
las lluvias en verano, lavar el oro era más fácil. Seguramente en el periodo prehispánico también 
se utilizó la estación seca para estos menesteres.
Salazar de Villasante (1992 [1570]: 85) al hablar de la ciudad de San Francisco de Quito dice 
que aunque no se han encontrado minas de oro, los arroyos que provienen del Pichincha llegan 
cargados de pepitas de oro y que los indios las recogen, indica además que hacia el pueblo de 
Pintac, cerca de la ciudad, se encontraron huellas de que se trabajaba el oro. No nos llame pues 
la atención que en los yacimientos prehispánicos de la Meseta de Quito se encuentren objetos 
trabajados en este metal, llegando sus orfebres a una alta especialización. Benzoni, platero 
natural de Milán Italia, refiere que:

«los indios cuando funden el oro y la plata colocan el metal en un crisol largo o redondo, 
hecho de un pedazo de trapo embadurnado con tierra mojada y carbón machacado, 
una vez que éste está seco lo ponen al fuego con la cantidad de metal que puede 
caber en él. Con cinco o seis canutos de caña, ora más ora menos, tanto soplan que 
éste termina por fundirse u colar. Luego sentados los orfebres en el suelo, con unas 
piedras negras confeccionadas para esta clase de labor, ayudándose uno al otro, hacen, 
o por mejor decir hacían, en la época de su prosperidad, lo que se había mandado 
confeccionar, esto es estatuas vacías, vasos, ovejas, joyas y en fin, toda suerte de figuras 
de los animales que se podían ver». (Navarro, 1986: 54)

Existen pocas referencias documentales sobre el cobre, seguramente porque solo fue utilizado 
en la Audiencia esporádicamente para la fabricación de moneda menuda y en general para 
objetos utilitarios comunes.
Jijón y Caamaño (1920: 37) establece para Sudamérica dos zonas cupríferas: Colombia, Ecuador 
y Perú, en las que el cobre no presenta impurezas de estaño y Bolivia, Argentina y Chile cuyo 
cobre presenta estaño como impureza. División interesante que habría que profundizar para 
identificar el origen y difusión de los objetos prehispánicos.
Los metales trabajados en La Florida podrían representar una simbología en cuanto al color. El 
amarillo del oro por lo general ha sido asociado con el amanecer, y podría estar relacionado 
con el inicio de un nuevo día, de una nueva vida en ultratumba. Mientras que el cobre por su 
color oscuro podría significar el ocaso, es decir el final de la vida terrestre. Al proceder todos 
los objetos metálicos de ajuares y vestimenta funeraria, debemos limitarnos al pensamiento 
fúnebre. La forma circular de las cabezas de los prendedores nos está nuevamente sugiriendo la 
circularidad, lo infinito, el mundo sin tiempo del más allá (fig. 6). Procedentes de las sepulturas 
2 y 4 tenemos prendedores que posiblemente representen la sepultura de pozo profundo y 
cámara central, interpretando la cámara central como el símbolo del origen o raíz (fig. 7).



El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

391

Figura 6 – Sepultura 2: prendedores

Figura 7 – Sepultura 2: prendedor

Conclusiones

Cuando León Doyon en 1989 realiza las excavaciones de las sepulturas de pozo profundo 
y cámara central en La Florida llega a la conclusión de que se trataba de enterramientos de 
personajes de la elite quiteña que en sus rituales sacrificaba a una serie de personas para que 
les acompañaran en el viaje al más allá. Hasta este momento, ninguno de los investigadores que 
había excavado este tipo de sepulturas en la Sierra Norte había propuesto tales rituales. Posteriores 
investigaciones en La Florida cuestionan la cronología de Doyon, mas no sus conclusiones.
El resultado de nuestras excavaciones en las sepulturas contiguas a las excavadas por Doyon llega 
a una evidencia completamente diferente, se trata de enterramientos múltiples que obedecen 
a un pensamiento simbólico plasmado tanto en los ajuares como en la construcción de las 
sepulturas. Las personas no fueron enterradas simultáneamente. Se hizo conforme se iban 
muriendo, y en las sepulturas 2 y 4 los ajuares son individuales.
El análisis de los materiales producto de las excavaciones se ha centrado por lo general en las formas 
cerámicas y en la descripción de otros materiales excavados, esto es importante, sin embargo, es 
necesario ir más allá hacia una interpretación del objetivo para el cual se realizaron esos objetos. 
La necrópolis de La Florida es un lugar sagrado destinado a celebrar la vida y la muerte. Es 
el espacio en el que se une el presente con el más allá a través de los difuntos. Todo en las 
sepulturas nos habla de la relación de los vivos con los muertos y de éstos con los dioses en el 
otro mundo. El mundo de aquí y el del más allá están interrelacionados, no hay uno sin el otro, 
no hay vida sin muerte.
El pensamiento fúnebre prioriza la idea de la fertilidad, el origen y la unión de los vivos con los 
muertos —vínculo entre la divinidad y el mundo de aquí, del presente—.



María del Carmen Molestina Zaldumbie

392

Los símbolos recurrentes en los diseños cerámicos son la serpiente, la lluvia, el viento, los campos de 
cultivo, escaleras, rayos, círculos y triángulos isósceles, todos ellos relacionados con la naturaleza, 
la fertilidad y la dualidad complementaria. Los colores rojo y negro como símbolos de la vida y la 
muerte —característicos de los diseños cerámicos funerarios— refuerza esta simbología religiosa.
Los habitantes de La Florida poseyeron un entorno privilegiado para desarrollar sus actividades 
religiosas y cotidianas. La montaña fue no solo un recurso para la cacería, leña y maderera, sino 
también un elemento simbólico importante. Las quebradas proporcionaron la materia prima 
para la orfebrería, agua para bebida y regadío y posiblemente durante la estación seca fueron 
utilizadas como caminos para el intercambio de productos.
La cercanía a la laguna de Iñaquito debió proporcionar además de la hematites (¿?) para sus 
rituales funerarios, caza y pesca como un recurso proteínico importante. En una de las vasijas 
procedentes de la sepultura 2 se analizó restos de pescado mezclados con otros alimentos como 
el maíz y los chochos. La totora sería una fuente de materia prima para la elaboración de esteras 
y cestería. Posiblemente los camellones registrados por Villalba & Alvarado (1998: 74) fueron 
utilizados durante la temporada seca para el cultivo del maíz, papas, frijoles, etc.
El comercio proporcionó además de productos necesarios para la vida diaria, objetos 
exóticos fundamentales para los rituales y posiblemente para la afirmación de estatus en 
una sociedad jerarquizada.
La presencia de las conchas y ganchos de propulsor afirman la existencia de un comercio con 
la costa y amazonía que debió llevarse a cabo en base a una red de mercaderes que llevarían 
los productos a intercambiarse a lugares previamente señalados, que no debieron estar muy 
lejos del yacimiento. La existencia de petroglifos localizados ya sea hacia el noroccidente y la 
amazonía podría señalar lugares de encuentro y a la vez constituirse en espacios simbólicos de 
contacto religioso. Debieron existir divinidades protectoras de los comerciantes que seguramente 
fueron invocadas al salir, durante el trayecto y al regreso del viaje, para ello tendrían ceremonias 
propiciatorias específicas.
Dada la cantidad de idiomas que se hablaba en las distintas regiones de la Sierra Norte (Paz 
Ponce de León, 1965 [1582]: 235) se procuraría una simbología común que se plasmaría en 
los petroglifos y que pueda representar a los dioses protectores del comerciante. Antonio de 
Borja (1591: 486) al hablar de las creencias de los indígenas de Pimampiro dice que éstos se 
encomiendan al «demonio» antes de salir de viaje ofreciéndole sacrificios a los dioses.
La evidencia del comercio de la coca solo se ha podido rescatar en la sepultura 1, lo que no 
quiere decir que su uso fue esporádico, posiblemente fue uno de los productos a intercambiarse 
con los pueblos de la zona de Pimampiro. Existen vasijas pequeñas procedentes de la sepultura 4 
que posiblemente se usaron como recipientes destinados a contener coca. Otro indicador del 
uso de la coca es un lliptero encontrado como parte del ajuar de la sepultura 3, que si bien es 
muy posterior a las de pozo profundo y cámara central, puede evidenciar el uso continuado de 
la coca, costumbre que se registra en los documentos tempranos de la Audiencia de Quito.
Por la abundancia de objetos exóticos depositados en las sepulturas los habitantes de La Florida 
consideraron al comercio como una actividad prioritaria. Debieron existir otros bienes de 
importación que no los hemos podido registrar dado el limitado contexto de investigación. A 
más de los metales existirían otros bienes apetecidos por los diferentes grupos de contacto que 
se incluirían en la lista de objetos para ser intercambiados.
No podemos establecer por el momento una jerarquía manifiesta en los enterramientos, parece 
que las personas eran enterradas indistintamente; sin embargo no descartamos la posibilidad de 
que existan sepulturas especiales para los caciques y shamanes. Por la tecnología empleada en las 
sepulturas la sociedad de La Florida fue muy organizada y posiblemente jerárquica, seguramente 
estuvo al mando de un cacique encargado no solo de organizar el trabajo sino también de la 
producción de excedentes para el intercambio.



El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

393

La evidencia de un pensamiento fúnebre complejo y rituales que materialicen el mismo 
demuestra que existió un grupo de yachacuna capaz de organizar el trabajo y los rituales. Estos 
serían los intermediarios entre los vivos y los muertos, y encabezarían las frecuentes visitas a las 
sepulturas y los ritos al interior de las mismas.
La forma en sí de las sepulturas demuestra un manejo de la geometría y la tecnología adecuada para 
el trabajo en cangahua, reflejo de una sociedad experta en el conocimiento arquitectónico. 
La interpretación simbólica del círculo, plataforma y cámara central como elementos recurrentes 
en todas las sepulturas nos hablan del origen, de la unión entre el mundo de arriba y el de abajo 
(Erazo Rodríguez, 2006: 4), pensamiento que se repite en los elementos que componen el ajuar 
funerario y la vestimenta ritual.
En resumen se trata de enterramientos del Periodo de Integración pertenecientes a la cultura 
Negativo del Carchi o Capulí que comparten las manifestaciones culturales con la Sierra Norte 
Ecuatoriana. Desde el punto de vista cronológico, La Florida sería por el momento el yacimiento 
más antiguo de este periodo y su influencia cultural se expandiría hacia el norte hasta llegar al 
departamento de Nariño en Colombia.

Referencias citadas

ALVARADO CEVALLOS, A. P., 1996 – Evolución Geológica cuaternaria y paleosismicidad de la 
Cuenca de Quito-Ecuador, 300 p.; Quito: Escuela Politécnica Nacional. Tesis presentada 
a la Facultad de Geología, Minas y Petróleos. 

ANÓNIMO, 1992 [1573] – Descripción de la ciudad de San Francisco de Quito. In: Relaciones 
Histórico Geográficas de la Audiencia de Quito (Ponce Leiva, P., ed.): 187-223; Quito: 
Abya Yala.

BORJA, A., 1992 [1591] – Relación en suma de la doctrina y beneficio de Pimampiro y de 
las cosas notables que en ella hay, de la cual es beneficiado el padre Antonio Borja. 
In: Relaciones Histórico Geográficas de la Audiencia de Quito (Ponce Leiva, P., ed.): 
480-488; Quito: Abya Yala.

BUYS, J., CAMINO, B. & SANTAMARÍA, A., 1994 – La investigación arqueológica de Cumbayá, 
48 p.; Quito: Proyecto de Cooperación Técnica Ecuabel. Informe Final entregado al 
Instituto Nacional de Patrimonio Cultural.

CAMINO, B. & CASTILLO, A., 1997 – Proyecto de salvamento Arqueológico La Florida; Quito. 
Informe al Instituto Nacional de Patrimonio Cultural.

CAÑADAS CRUZ, L., 1980 – El Mapa Bioclimático y Ecológico del Ecuador, 210 p.; Quito: Banco 
Central del Ecuador.

DOYON, L., 1989 – A High-Status Cementery of the Regional Developmental Period: Excavations 
at La Florida (Quito, Pichincha), 260 p.; Quito. Final Report to the Museo del Banco 
Central del Ecuador.

ECHEVERRÍA ALMEIDA, J., 2004 – Las sociedades prehispánicas de la Sierra Norte del Ecuador, 
una aproximación arqueológica y antropológica, 378 p.; Otavalo: ed. Instituto Otavaleño 
de Antropología. 

ELIADE, M., 2004 – El mito del eterno retorno, 174 p.; Madrid: ed. Alianza Editorial.
ERAZO RODRÍGUEZ, R., 2004 – Ensayo semiótico del diseño prehispánico quiteño, 20 p. 

Informe al Proyecto Arqueológico La Florida.



María del Carmen Molestina Zaldumbie

394

ERAZO RODRÍGUEZ, R., 2006 – Estudio del diseño prehispánico Quiteño (V d.C.), 10 p. 
Informe al Proyecto Arqueológico La Florida.

GRIJALVA, C. E., 1937 – La Protohistoria de Imbabura y Carchi, 294 p.; Quito: ed. Chimborazo.
GUINEA, M., 1998 – La Metalurgia del Cobre en la costa norte del Ecuador durante el periodo de 

Integración. In: El Área Septentrional Andina, Arqueología y etnohistoria (Guinea, M., ed.): 
83-110; Quito: Abya Yala.

GUINEA, M., 2004 – Los Símbolos del Poder o el Poder de los Símbolos. In: Simbolismo y ritual 
en los Andes Septentrionales (Guinea, M., ed.): 9-49; Quito: Abya Yala.

GUTIÉRREZ USILLOS, A., 2002 – Dioses, símbolos y alimentación en los Andes, 473 p.; Quito: 
Abya Yala.

INSTITUTO GEOGRÁFICO MILITAR (IGM), 1992 – Atlas infográfico de Quito: socio-dinámica 
del espacio y política urbana/ Atlas infographique de Quito: socio-dynamique de 
l´espace et politique urbaine, 41 láminas bilingües (español, francés), 29,7 cm x 42 cm, 
297 p.; Quito: Instituto Panamericano de Geografía e Historia Sección Nacional del 
Ecuador (IPGH); Institut français de recherche scientifique pour le développement en 
coopération (Orstom).

JIJÓN Y CAAMAÑO, J., 1920 – Notas Acerca de la Metalurgia de los Aborígenes del Ecuador. 
Boletín de la Academia Nacional de Historia, 1 (1): 5; Quito.

KNAPP, G., & RYDER, R., 1985 – Aspectos del origen, morfología y función de los camellones en 
el altiplano de Quito. Revista Cultura, 23: 206; Quito: ed. Banco Central del Ecuador.

LARREA, C. M., 1972 – Prehistoria de la región andina del Ecuador, 207 p.; Quito: ed. Corporación 
de Estudios y Publicaciones.

LEÓN, P., 2004-2005 – Análisis óseos de las sepulturas de La Florida, 10 p. Informe a Fondo de 
Salvamento del Patrimonio Cultural del Distrito Metropolitano de Quito.

LLERAS PÉREZ, R., RESTREPO, R. & GÓMEZ, L. A., 2002 – El tiempo en Nariño y Carchi: Un 
análisis de la cronología a la luz de nuevos datos. In: Seminario Pasado y Presente en la 
Arqueología de Nariño y Carchi: 1-29; Pasto: Banco de la República.

MARCOS, J., 2005 – Los pueblos Navegantes del Ecuador Prehispánico, 206 p.; Quito: Abya Yala.
MILLA EURIBE, Z., 1990 – Introducción a la semiótica del diseño andino precolombino, 92 p.; 

Lima: ed. Concytec.
MIÑO GRIJALVA, M., 1977 – Algunos problemas arqueológicos en la Sierra Norte del Ecuador: 

Carchi. In: Estudios Arqueológicos. Antillas y Tierras Bajas de Sudamérica (Meggers, B. J. 
et al., eds.): 161-180; Quito: Pontificia Universidad Católica del Ecuador.

MOLESTINA ZALDUMBIDE, M. del C., 1985 – Investigaciones Arqueológicas en la zona Negativo 
del Carchi o Capulí. Revista Cultura, 21: 79; Quito: ed. Banco Central del Ecuador.

MOLESTINA ZALDUMBIDE, M. del C., 1998 – Transferencias ideológicas en la Sierra Norte 
(Ecuador). In: El Área Septentrional Andina, Arqueología y etnohistoria (Guinea, M., ed.): 
235-255; Quito: Abya Yala. 

NAVARRO, M., 1986 – Investigación histórica de la minería en el Ecuador, t. I, s. XVI-XVII; Quito: 
ed. Imprenta del Ministerio de Energía y Minas.

OBEREM, U., 1981 – Cochasquí. Estudios Arqueológicos, 3-5: 128; Otavalo: ed. Instituto 
Otavaleño de Antropología. 

PONCE DE LEÓN, P., 1965 [1582] – Relación y Descripción de los Pueblos de Otavalo. 
In: Relaciones Geográficas de Indias-Perú (Jiménez de La Espada, M., ed.): 235; 
Madrid: Biblioteca de Autores Españoles.

PLAZAS, C., 1977-1978 – Orfebrería prehispánica del Altiplano Nariñense (Colombia, Bogotá).
Revista Colombiana de Antropología, XXI: 197-244; Bogotá.

Rodríguez de Aguayo, 1571 – Descripción de la ciudad de Quito. In: Relaciones Histórico 
Geográficas de la Audiencia de Quito (Ponce Leiva, P., ed.): 117-122; Quito: Abya Yala.



El pensamiento simbólico de los habitantes de La Florida (Quito-Ecuador)

395

ROMERO, M., 2006 – Informe sobre el análisis del contenido de varias vasijas procedentes de la 
sepultura 2 del Yacimiento de La Florida, 2 p.; Quito.

SALAZAR DE VILLASANTE 1992 [1570] – Relación de la ciudad y provincia de Quito. 
In: Relaciones Histórico Geográficas de la Audiencia de Quito (Ponce Leiva, P., ed.): 
71-83; Quito: Abya Yala.

SOLORZANO, M. S., 2004 – Monitoreo arqueológico de La Florida, Terrana I, 30 p.; Quito. 
Informe al Instituto Nacional de Patrimonio Cultural.

TEMME, M., 2000 – El Formativo en Putushio, Sierra Sur del Ecuador. In: El Formativo 
Sudamericano (Lederguerber-Crespo, P., ed.): 124-138; Quito: Abya Yala.

TERÁN, P., 1985 – Los canales de La Florida, 20 p.; Quito. Inédito.
UHLE, M., 1928 – Las Ruinas de Cuasmal. Anales de la Universidad Central, vol. XXXVII (257): 

167-177; Quito.
URIBE, M. V., 1977-1978 – Asentamientos prehispánicos en el Altiplano de Ipiales (Colombia). 

Revista Colombiana de Antropología, XXI: 57-195; Bogotá.
VILLALBA, M., 1988 – Cotocollao, 553 p.; Banco Central del Ecuador, Quito.
VILLALBA, M. & ALVARADO, A., 1998 – La Arqueología del valle de Quito en clave volcánica. 

In: Actividad volcánica y pueblos precolombinos en el Ecuador (Mothes, P., ed.): 74; 
Quito: Abya Yala.

ZALLES FLOSSBACH, C., 1981 – Los artefactos líticos. In: Cochasqui (Oberem, U., ed.), vol. 2: 
11-149; Otavalo: ed. Instituto Otavaleño de Antropología.



María del Carmen Molestina Zaldumbie

396

Pedidos: IFEA, Casilla 18-1217, Lima 18 - Perú, Tel. 447 60 70
Fax: 445 76 50 - E-mail: postmaster@ifea.org.pe

Web: http://www.ifeanet.org

Coedición: Institut français d’études 
andines (IFEA) - Instituto de Investigación 
para el Desarrollo (IRD) - Programa de 
Investigación Estratégica en Bolivia (PIEB) - 
Taller de Estudios e Investigaciones Andino-
Amazónicos (TEIAA)

Coedición: Institut français d’études andines 
(IFEA) - Instituto de Estudios Peruanos (IEP)


