Bulletin de I'Institut Francais d’Ftudes Andines / 2006, 35 (3): 397-407

Difusion en el periodo de Desarrollo
Regional: algunos aspectos de la iconografia
Tumaco-Tolita

Maria Fernanda Ugalde*

Resumen

Determinados elementos de la iconografia Tolita-Tumaco se analizan aislados y se comparan y asocian
con representaciones de dentro y fuera del estilo. Se parte de la hipétesis de que en el periodo de
Desarrollo Regional, varias culturas de los Andes Centrales y Septentrionales comparten elementos de
un ideario mitolégico-religioso cuyas raices podrian remontarse al horizonte Chavin. Tales elementos
deberfan estar presentes y ser reconocibles en las representaciones iconogréficas de cada cultura, adn
cuando aparezcan en diferentes grados de simplificacion o abstraccién.

Palabras clave: iconografia, Tolita-Tumaco, Desarrollo Regional

Diffusion pendant la Période de Développement régional : quelques
aspects de |“iconographie Tumaco-Tolita

Résumé

Cet article analyse séparément certains éléments de |“iconographie La tolita Tumaco. Ceux-ci sont
comparés et associés a des représentations appartenant a ce style ou a d”autres. L hypothese de
départ est que durant la période de Développement régional plusieurs cultures des Andes centrales
et septentrionales ont partagé des éléments faisant partie d “un ensemble d’idées mythologiques et
religieuses dont certaines pourraient remonter jusqu“a Chavin. Ces éléments devraient étre présents
et reconnaissables dans les représentations iconographiques de chaque culture, méme si elles sont
présentes a des degrés variables de simplification ou d“abstraction.

Mots clés : iconographie, Tolita-Tumaco, Développement Régional

Doctoranda becaria de la Universidad Libre de Berlin, Instituto Latinoamericano. E-mail: mariferug@hotmail.com



Maria Fernanda Ugalde

Diffusion in the period of Regional Development: some aspects of
iconography Tumaco-Tolita

Abstract

Certain elements of the Tolita-Tumaco iconography are analyzed as isolated elements and are
compared and associated with representations of the same style as well as with other styles. The
main hypothesis is that in the period of Regional Development, many of the cultures of the Central
and Northern Andes share elements of a wider mythological-religious worldview, the roots of which
may go back to the Chavin Horizon. Those elements should be present and be recognizable in the
iconographic representations of each culture, even when they appear in different levels of simplification
or abstraction.

Key words: iconography, Tolita-Tumaco, Regional Development

INTRODUCCION

La riqueza simbdlica de las imdgenes de la cultura Tumaco-Tolita ha sido objeto de intensa
discusion. Algunos de los aspectos iconogréficos han sido tratados dentro de estudios més o
menos extensos. Los trabajos tempranos pusieron énfasis en la elaboracién de tipologias,
para lo cual la clasificacion se hizo en primera instancia tomando en cuenta més el aspecto
tecnolégico de la fabricacién de las piezas (hueco o sélido, caracteristicas de la pasta, etc.)
que la representacién iconogréfica (Estrada, 1957; Sanchez Montaiés, 1975; 1979; 1981).
Estos estudios no profundizaron en el contenido simbélico de las representaciones. Asi,
Sanchez Montaiés concluye que las figurillas serian un reflejo de la gente que vivié en estas
sociedades, de su aspecto fisico, sus costumbres al vestir y adornarse, su vida cotidiana y
actividades asi como del medio ambiente que los roded y la fauna con la que convivieron
(Sanchez Montafiés, 1981: 94). No parece del todo convincente este tipo de interpretacion en
vista de la recurrencia de determinados motivos y la ausencia de otros que también formaron
parte de la cotidianeidad de la gente Tumaco-Tolita’. Evidentemente, las numerosas figurillas son
obra de las manos de diferentes artistas. Sin embargo los motivos se repiten en alto nimero y
frecuentemente con las mismas caracteristicas. Nos parece, por tanto, que las figurillas se deben
entender como representaciones simbdlicas de conceptos, como parte de una cosmovision.
Asumimos que la redundancia de elementos o motivos responde a un conjunto de cédigos
cuyo significado era conocido para los integrantes de la sociedad en cuestién. Por esto creemos
que, para poder llevar a cabo un andlisis iconogréfico, éste debe tomar en cuenta en primera
instancia solamente los elementos inherentes a la representacién misma. Es decir que resultan
para nuestro objetivo irrelevantes datos como material o técnica con los que fueron producidos
los objetos, y nos concentramos totalmente en la representacion. Asi, hay personajes que estan
representados tanto en placas de metal como en figurillas de ceramica, sean estas huecas o
sélidas, y en este caso lo que nos interesa es el personaje y no su asociacion tipoldgica.

En las Gltimas décadas han aparecido importantes aportes en este sentido, enfatizando en la
importancia de la imagen misma y buscando, al momento de interpretar, puntos de comparacién
en otros estilos. De este modo, se ha hecho énfasis en la posible representacion de cabezas
trofeo (Di Capua, 2002a), en el papel del jaguar en los diferentes estilos de la costa ecuatoriana

1 En el material osteolégico proveniente de las excavaciones realizadas en los sitios arqueoldgicos del area de
estudio se han encontrado restos de fauna que no se reflejan en la iconografia. Por ejemplo algunos moluscos,
asi como animales del bosque tropical como el venado, no aparecen o estan infimamente representados en el
material arqueolégico (Gutiérrez Usillos, 2002: 83 y ss., ver también Cadena & Bouchard, 1980: 49).



Difusién en el periodo de Desarrollo Regional: algunos aspectos de la iconografia Tumaco-Tolita

(Di Capua, 2002b) asi como un exhaustivo recuento de la presencia de la fauna en las culturas
precolombinas del actual Ecuador, que combina el dato arqueoldgico con el iconogréfico (Cutiérrez
Usillos, 2002). En esta misma linea deseamos profundizar en la investigacion, haciendo uso de
la semidtica2. La aplicacion de la semiética a los objetos arqueolégicos consiste en entender a
la figura como un todo compuesto de partes, donde cada parte constituye un signo (al que
[lamaremos aqui elemento) que porta una informacion. La redundancia de ciertos elementos nos
hace suponer una importancia simbdlica. La presencia de estos mismos elementos en otras dreas
culturales nos hace pensar en algin tipo de relacion. Se pone énfasis en el andlisis comparativo, a
partir de los mencionados elementos, con otros estilos, especialmente del drea andina.

1. EL SIGNO O ELEMENTO COMO UNIDAD Y PUNTO DE PARTIDA
PARA LA COMPARACION

1. 1. Ejemplo 1: el animal lunar, éemigrante norteno?

Como un primer ejemplo, aplicaremos el método descrito a una representacién del estilo Tolita
(fig. 1, izquierda). La pieza, famosa por la calidad y el material de la que fue fabricada (platino
y oro), parece a primera vista la representacion de un personaje Gnico dentro del corpus de
personajes conocidos. Sin embargo vale la pena desglosarlo y prestar atencién a sus elementos
constitutivos: estd representado de perfil. La parte central de su cuerpo es una placa redonda
mévil; lo que vendria a ser la columna vertebral es una linea curva constituida por puntos. Se ven
dos extremidades, una superior y una inferior, que parecen antropomorfas. Tiene una larga cola.
Su ojo es grande y de forma almendrada, y esta enmarcado por una linea curva que termina
en una voluta. La boca es grande, esta abierta, y se ha enfatizado en representar la dentadura,
abundante. Con la mano sostiene un objeto que se lleva a la boca. De su cabeza nace un largo
anexo serpentiforme, que culmina con una cabeza, probablemente de serpiente. De su nariz
también nace un anexo en forma de varias volutas.

Figura 1 - Izquierda: Museo Banco Central del Ecuador, Quito. Inv.-Nr. LT-56-80-70.
Derecha: Museo Banco Central del Ecuador, Quito. Inv.-Nr. LT-82-22-76
Fotografia de la autora

Buscando en el corpus del estilo de estudio (Tolita-Tumaco), nos encontramos con otra pieza
en la que se encuentra un personaje en el que aparecen gran parte de los elementos arriba
mencionados (fig. 1, derecha): la representacion en perfil, el cuerpo curvo, el ojo grande
almendrado, la boca grande con dentadura remarcada, las extremidades antropomorfas, el
anexo serpentiforme sobre la cabeza. La cola se presenta aqui como una larguisima prolongacién

2 Para una descripcién detallada de la aplicacién de la semiética al andlisis iconografico de piezas arqueoldgicas
precolombinas, ver Hohmann (2002).



Maria Fernanda Ugalde

de la columna vertebral, y termina, al parecer, en una cabeza zoomorfa. Tiene la nariz en forma
de espiral, elemento recurrente en personajes mitolégicos de la costa ecuatoriana. Al igual que
en la otra pieza, este personaje parece sostener con su mano un objeto que se lleva a la boca.

Podemos postular que se trata de dos representaciones de un mismo personaje. Es interesante
que ambas se encuentran sobre un soporte metdlico, y que no conocemos figuras de ceramica
en las que aparezca con todas las caracteristicas descritas. No obstante, tenemos un personaje
zoomorfo que aparece frecuentemente en figuras de barro y en el que se pueden reconocer
algunos de los elementos caracteristicos mencionados. Se trata de un personaje que en la
literatura se ha identificado como zarigtieya (Didelphis marsupialis; ver por ejemplo Cadena &
Bouchard, 1980: lam. VI; Sdnchez Montanés, 1981: 19; Gutiérrez Usillos, 2002: 94 y ss.) (fig. 2).

Figura 2 — Izquierda: Museo Banco Central del Ecuador, Esmeraldas. Inv.-Nr. LT-36-48-70.
Derecha: Museo Banco Central del Ecuador, Quito. Inv.-Nr. LT-1338-2-60
Fotografia de la autora

Arriesgando mas, desde el andlisis comparativo, nos parece haber encontrado en otros estilos al
mismo personaje que tenemos aqui en las representaciones sobre metal. Se trata del conocido
«animal lunary, de la iconograffa de Moche y Recuay. Aunque las convenciones de representacién
varfen, los elementos constitutivos caracteristicos de este personaje se encuentran en uno y otro
caso3 (fig. 3). Gutiérrez Usillos reconoce caracteristicas de la zariglieya en el animal lunar de
Recuay (CGutiérrez Usillos, 2002: 328), pero no lo asocia con el personaje Tolita como lo hemos
hecho aqui, al cual califica de «grifo» (Gutiérrez Usillos, 2002: 100). Nos parece que en el
estilo Tumaco-Tolita las representaciones de la zarigiieya y del personaje de la figura 1 estdn
emparentadas. Podria postularse, por tanto, que nuestro «animal lunar» Tolita es un personaje
fabuloso, posiblemente inspirado en la zarigtieya.

Como anotd ya Gutiérrez Usillos, los atributos de la zariglieya en las piezas Tumaco-Tolita
sugieren que este personaje pudo gozar del rol de héroe cultural, de manera similar al caso del
tlacuache en la mitologfa mexicana# (Gutiérrez Usillos, 2002: 329 y ss.; Lopez Austin, 1990).

Volviendo al animal lunar (independientemente de que se acepte o no la sugerencia de su
caracter de zariglieya fantastica), el tema de la direccién en la que se pudo difundir el motivo

3 En un trabajo sobre el animal lunar en Moche, las autoras lo describen de la siguiente manera: «El Animal Lunar
es uno de los animales mitolégicos mds prolificos en la costa norte peruana, trazando su desarrollo iconografico
y rol cosmoldgico en un periodo de mil quinientos afios. Se le puede conocer por las siguientes caracteristicas:
El Animal Lunar tiene: 1) cuatro patas; 2) largas salientes que se extienden de su cabeza y cola; 3) un hocico
cuadrado; 4) clara y visible dentadura; 5) un cuerpo arqueado y sinuoso; 6) garras largas; y 7) una variedad de
ornamentaciones como espalda y cola con remate dentado» (Mackey & Vogel, 2003: 326). Esta descripcion
concuerda en todos los puntos con el personaje que hemos presentado.

4 Lasrepresentaciones de posibles zarigtieyas son abundantes en el corpus iconografico Tolita-Tumaco, y comprenden
un alto rango de variacién, desde ejemplares basicamente zoomorfos y sin atributos que los caractericen, hasta
otros, mds o menos antropomorfizados, ataviados, y frecuentemente en asociacién con atributos como una
mazorca de maiz o algin fruto que se llevan a la boca, o masticando una soga. Gutiérrez Usillos plantea la
posibilidad de que estas representaciones correspondan a escenas de una secuencia mitica: «representan escenas
de un mito protagonizado por la zarigiieya, en el que, como en mitos contemporéneos, el animal asciende a los



Difusién en el periodo de Desarrollo Regional: algunos aspectos de la iconografia Tumaco-Tolita

es dificil, sobre todo por la falta de una
cronologia refinada para el material Tolita. Sin
embargo se puede intentar una aproximacion
con los datos existentes. Asumiendo que las
piezas de metal en las que se encuentran los
animales lunares Tolita puedan datarse en el
periodo Tolita clasico —aprox. de 200 a.C.
a 90d.C. (Valdez 1987: 52 yss.)—, éstas
serfan anteriores a las imagenes de Moche y
Recuay. Si bien en Moche el animal lunar es un

et " Moche I-II Figura 3 - Izquierda: Animal lunar, Moche I-1I (tomado de Donnan
personaje temprano, presente ya en O.C el & McClelland, 1999: 192, fig. 6.7). Derecha: Animal lunar, Recuay
(Donnan & McClelland, 1999, ver por ejemplo (tomado de Makowski & Rucabado, 2000: 214, fig. 38)

figs. 2.22, 6.6., 6.7), estas fases estan datadas

aproximadamente a partir de 200 d.C. En la bibliografia disponible se asume que Moche adoptd
el motivo del animal lunar de Recuay (Benson, 1997b: 102; también en Makowski & Rucabado,
2000: 217 y ss.), y en Recuay la aparicién del motivo debi6 tener lugar no antes de 200 d.C., ya
que en estas fechas se data aproximadamente el comienzo del estilo. Si estos datos son correctos,
la difusion de este motivo debié darse de norte a sur. El motivo posiblemente se desarrollé en
Tolita, inspirado en la zariglieya, pero dotado de un cardcter divino o al menos fantéstico, y se
difundié hacia el sur ya como tal, lo cual explicaria por qué en Recuay y Moche tiene menos
similitud con el animal inspirador. Falta profundizar la basqueda del motivo hacia el norte y el sur,
pues es posible localizarlo al menos tan al norte como en la cultura Coclé de Panamd y tan al sur
como en la cultura Aguada del noroeste argentino.

Es interesante que las convenciones de representacion de este personaje se rijan, en los distintos
estilos, por estrictas normas. Asf, en Tolita solo lo conocemos sobre un soporte de metal precioso
y nunca lo vemos representado en cerdmica ni en otro material. En Recuay, en cambio, lo
conocemos solo en ceramica, pero restringido al horizonte pintado, jamds esculpido. En Moche
parece haber mas libertad en la representacion del animal lunar, quien aparece en la mayoria de
los casos pintado con la técnica de linea fina, pero hay al menos un caso en el que fue elaborado
en arcilla con incrustaciones de madre perla (Benson, 1997b: 102, fig. 34) y otro en el que fue
tallado en un pilar de madera (Makowski & Rucabado, 2000: 219, fig. 44). Ademads, el animal
lunar parece ser siempre una entidad independiente; se lo suele representar solo y sin interaccién
con otros personajes. En Moche nunca es parte de las escenas o secuencias narrativas, pero esta
convencién iconografica probablemente se explica con razones cronolégicas, pues en Moche el
animal lunar es un motivo temprano y las secuencias narrativas son caracteristicas de las fases
tardias. Podemos concluir que se trata de un personaje mitolégico que aparecié probablemente
por primera vez en la costa ecuatoriana, inspirado por la zariglieya, y que se deslizé hacia el sur
y hacia el norte, no sabemos si acompanado o no de toda su connotacion inicial. En todo caso
jugé un papel importante, sobre todo durante el periodo de Desarrollo Regional, en una vasta
region del continente americano.

1. 2. Ejemplo 2: el «Picasso precolombino» y la decapitacion ritual

Otro personaje interesante es al asf llamado «Picasso precolombino» (Crespo & Holm, 1977: 163)
(fig. 4). En un primer paso descriptivo, tomando a la figura en su totalidad la podemos denominar
«figura antropo-zoomorfa»s. Esta categorfa es demasiado general y por tanto no es de gran ayuda
para un andlisis comparativo.

cielos, roba el maiz a los dioses, desciende por la soga, que posteriormente roe, para no ser perseguida y devora
finalmente el maiz (0 como héroe mitico, lo entrega a los hombres)» (Gutiérrez Usillos, 2002: 94).

Usamos esta terminologia, pero con cierta precaucion, pues tenemos presente la aclaracion de Rowe (1962: 18)
en referencia al arte de Chavin, quien cuestiona la interpretacion de muchas de las representaciones como figuras



Maria Fernanda Ugalde

En un segundo paso aislamos los diferentes elementos
constitutivos y buscamos posibles asociaciones para ellos
por separado. Estos elementos constitutivos son:

* Vista lateral: estructura arquitecténica

* Serpiente saliendo del ojo

* Collar en forma de serpiente

* Paneles de colores (rojo, amarillo, verde)

* Division dual de la figura (doble perspectiva)
* Dientes de felino

* Elemento geométrico («mantoy)

La comparacion a este nivel nos permite hacer las
siguientes asociaciones (adelantamos ya que no hemos

Figura 4 — Museo Banco Central del Ecuador, Quito conseguido correlaciones para todos, sino solo para
Inv.-Nr. LT-2-15-72 algunos de los elementos; el potencial de la pieza para
Fotografia de la autora profundizar en la comparacién es amplio todavia).

Los dientes de felino aplicados a seres antropomorfos (o parcialmente antropomofos), son una
caracteristica muy frecuente en el drea andina y se entienden como un simbolo representativo de los
seres sobrenaturales (Rowe, 1962: 16). Hocquenghem (1987: 204) también interpreta de manera
similar a los colmillos como representacion del poder de las huacas. Podemos asumir entonces que
se trata de la representacién de un personaje que dispone de poderes sobrenaturales y que podria
ser una divinidad.

La mitad derecha del personaje estd dominada por un elemento geométrico que podria
corresponder a un manto especial. Esta interpretacién surgié como consecuencia de una larga
btisqueda en el material Tumaco-Tolita de alg(in elemento comparable. Este aparecié finalmente
en un personaje antropomorfo que lleva una cabeza humana pequefa entre sus manos, a la
altura de su estémago (fig. 5) con al menos un ejemplar de éstos. El caracter del elemento
geométrico como un manto o algin tipo de prenda de vestir se enfatiza en algunas piezas en las
que la parte trasera fue decorada con incisiones.

Figura 5 — Izquierda: Museo Banco Central del Ecuador, Quito. Inv.-Nr. LT-958-2-70
Derecha: Museo Banco Central del Ecuador, Guayaquil. Inv.-Nr. GA-126-969-78
Fotograffa de la autora

Por medio de este elemento, entonces, se establece una relacion entre la figura 4 y este personaje
que llamaremos por ahora «decapitador (aunque estamos conscientes de que el hecho de que
lleve entre sus manos una cabeza no implica que se trate de la persona que habria llevado a cabo

antropo-zoomorfas, cuando éstas son mds bien antropomorfas o zoomorfas con un kenning perteneciente a otra
categoria (por ejemplo dientes de felino). En el caso de la figura que se analiza aqui, en principio también se la
podria definir como figura antropomorfa a la que se han aplicado elementos zoomorfos por sustitucion (kennings).



Difusién en el periodo de Desarrollo Regional: algunos aspectos de la iconografia Tumaco-Tolita

una decapitacién). Mds interesante se vuelve la asociacion
en el momento en que continuamos la bisqueda de
analogias para otro de los elementos.

La serpiente que emerge de uno de los ojos del personaje
antropo-zoomorfo: este elemento estd presente en la
iconograffa andina desde el Formativo® y hay una pieza
en especial que se asocia directamente con la figura 4. Se
trata de una conocida estela de piedra del sitio Kuntur Wasi
(Cajamarca, sierra norte de Per() (fig. 6, izquierda), que
ademds de este elemento comparte también con la figura
4 el de la dualidad de perspectiva en la composicion. Y —
aqui la relacién con el punto anterior— la estela de Kuntur I

Wasi tiene una pequeia cabeza trofeo a la altura de su Figura 6 — Izquierda: estela de piedra de Kuntur Wasi

estémago, lo cual nos remite nuevamente al personaje del (tomado de Burger, 1992: 112, fig. 102). Derecha:
decapitador. vasija del estilo Cupisnique, cerdmica (tomado de
Makowski, 2002)

Al continuar la basqueda de piezas con elementos

comparables a los componentes de la figura 4, nos encontramos con una serie de vasijas de
asa estribo del estilo Cupisnique (valle de Chicama, costa norte de Per()
que presentan analogias en varios aspectos (por ejemplo fig. 6, derecha.
Ver también Burger, 1992: 96, fig. 83): division del rostro en dos partes,
una zoomorfa y una antropomorfa; rasgos de felino en la parte zoomorfa;
una serpiente encima de su ojo izquierdo. Ademds, son representaciones
de cabezas, lo cual nos remite a las asociaciones con las cabezas trofeo y
la decapitacion. La vasija de la fig. 6 (derecha) muestra una cabeza con
los elementos de la convencional representacion del felino en el estilo
Cupisnique, con excepcién de su ojo izquierdo, que tiene exactamente
el mismo elemento que nuestra figura 4; una serpiente se desenrosca y
emerge de él.

Una forma diferente de division dual del rostro se encuentra en una figura
de ceramica proveniente posiblemente de la isla La Tolita. Se trata de
una cabeza antropomorfa cuya mitad izquierda esta cubierta con una
especie de mascara (fig. 7). Esta «media méscara» es, en contraste con la
mitad humana, muy rigida, y su ojo tiene un apéndice grande en forma
de voluta. Esta pieza parece querer transmitir la idea de transformacion?.

Figura 7 - Cabeza de ceramica, Resulta sumamente interesante que el lado del rostro que representa la
proveniente  posiblemente  de transformacion, aquel del que en este caso surge la voluta del ojo, es
la region La Tolita-Monte Alto | lado izauierd | mi la fi 4 aci | tela d
(tomadlo de Sabolo, 1986) el lado izquierdo, el mismo que en la figura 4 asi como en la estela de

Kuntur Wasi y en las vasijas Cupisnique tiene a la serpiente saliendo del

0jo. Me parece que estamos aqui frente a dos convenciones iconograficas
de un mismo simbolo, es decir, que la voluta que surge del ojo del personaje de la mascara es
una simplificacién o abstraccién de la serpiente en los otros casos, y que comparten un mismo
campo semantico.

6 En numerosas imagenes provenientes del sitio Chavin de Hudntar hay personajes que tienen serpientes sobre sus
ojos, entre ellos la gran escultura de piedra conocida como «el lanzén», que pudo haber sido la deidad principal
del Templo Antiguo de este complejo ceremonial (Rowe, 1962: 19; Burger, 1992: 136).

El uso de una mdscara siempre tiene implicita la intencién de transformarse en algo diferente a lo que se es; en
este caso, la idea del artista parece ser la de enfatizar el momento mismo de la transformacion, por lo que deja
parte del rostro descubierto y permite asf apreciar ambos caracteres.



Maria Fernanda Ugalde

Figura 8 — Izquierda: Museo Banco Central del Ecuador, Quito. Inv.-Nr. LT-30-89-70
Derecha: Museo Casa de la Cultura, Guayaquil. Inv.-Nr. 367
Fotografia de la autora

2. DISCUSION-DIFUSION DE CONVENCIONES ICONOGRAFICAS

En la cultura Tolita es muy recurrente la existencia de un apéndice en el ojo de ciertos seres
mitoldgicos, en forma de voluta (fig. 8), para los cuales se podrfa intentar la misma interpretacion,
es decir que esas volutas son una abstraccion de la serpiente, y el ojo con la voluta el elemento
portador del mismo significado simbdlico que el ojo del que emerge la serpiente. Es importante
enfatizar que esta voluta es un atributo exclusivo de seres sobrenaturales; nunca aparece en
personajes netamente antropomorfos o zoomorfos (y esto no solo en el material Tolita-Tumaco
sino también en las representaciones iconograficas de Chavin y de las culturas mesoamericanas
donde también esta presente). Por tanto se puede considerar caracteristico de cierto tipo de
seres, comparable por ejemplo con el halo de los santos en la iconograffa cristiana.

La serpiente es, tal vez, el elemento iconografico al que mds interpretaciones se le han
atribuido. Una de ellas es la asociacién con la regeneracién de la vida, con transformacién
(Benson, 1997a: 108; De la Garza, 2003: 133). El ojo con la serpiente (o su abstraccion, ojo con
apéndice de voluta), por lo que hemos visto, parece encajar en este campo semantico. Parece
representar una transformacién que de alguna manera se relaciona (o es precedida) por un ritual
de decapitacién. El icono también podria caracterizar a los seres mitolégicos que tienen que ver
con esta practica ritual.

La representacién del personaje con la cabeza entre las manos da cabida a —al menos— dos
posibilidades, la de un ritual de decapitacién y la de la obtencién de cabezas como trofeos,
por ejemplo de guerra. Seguimos hablando de decapitacion ritual de todos modos, porque
consideramos que, aln en el caso de tratarse de trofeos, el hecho de decapitar a alguien y llevarse
su cabeza como trofeo implica un acto ritualizado. La falta de material bélico en los yacimientos
arqueoldgicos de las culturas Tumaco-Tolita y la relativa escasez de representaciones de guerreros,
nos hace pensar mas bien en una ofrenda de la cabeza decapitada a una divinidad. Esta divinidad
podria ser la figura antropo-zoomorfa que estamos analizando (fig. 4).

Los «decapitadores» de Tolita tienen, con una sola excepcién en el material revisado, rasgos
totalmente antropomorfos. Se trata de un hombre que carga en sus manos una cabeza trofeo. Podria
tratarse del representante de la divinidad entre los hombres, el sacerdote encargado de los rituales
relacionados con esta divinidad. Por eso, como insignia, lleva su manto. En este punto cabe volver
a la imagen y observarla lateralmente. Esta perspectiva recuerda a una estructura arquitecténica,
un edificio con techo. Este elemento lateral debe contener también una informacién, podria por
ejemplo aludir al templo en el que se rendia culto a la divinidad representada.

Queda abierta la cuestién de si la decapitacion ritual en la cultura Tolita fue una practica real o
existio solo como parte de la mitologfa en alguna leyenda muy popular y divulgadas (de manera

8 En este mismo sentido lo plantea Bouchard (2004: 57).



Difusién en el periodo de Desarrollo Regional: algunos aspectos de la iconografia Tumaco-Tolita

andloga a la distribucion de crucifijos y representaciones de la crucifixién en la iconograffa cristiana,
lo cual no implica que en todas las dreas culturales donde este objeto estd presente se lleven
a cabo realmente crucifixiones). Los hallazgos realizados en excavaciones arqueoldgicas hasta
ahora no apuntan a la préctica real; los entierros del drea cultural Tolita solo excepcionalmente
presentan craneos aislados9. Los mitos asociados a decapitacién o a la obtencién de cabezas
trofeo son frecuentes en el drea andina, sobre todo en culturas peruanas (Cerro Sechin,
Cupisnique, Paracas, Nasca, Moche, menos implicitamente en Chavin), y su presencia en Tolita
podria responder a una difusién de parte de este bagaje religioso-mitoldgico, que en las culturas
peruanas tiene una tradicion muy antigua. Esta difusion pudo tener lugar a través de las vias
establecidas por contactos comerciales10 que mantuvieron, desde muy temprano, las culturas de
la costa ecuatoriana con las peruanas. Estos contactos han sido extensamente estudiados, sobre
todo alrededor de la concha Spondylus y el significado de ésta para las practicas ceremoniales
en los Andes Centrales, especialmente a partir del horizonte Chavini® (Burger, 1992; Marcos
1986a; 1995). No hay evidencia de la extraccion y el trabajo de la concha Spondylus en La Tolita
(Alexandra Yépez, com. pers.), pero este producto con seguridad no fue el Ginico comerciado.
Las representaciones de canasteros y canoeros en piezas Tolita-Tumaco hablan a favor de que los
mercaderes pudieron jugar un papel importante en la sociedad. Por estas vias comerciales pudo
tener lugar el flujo de elementos iconogréficos y las informaciones concernientes a ellos, aunque
éstas probablemente sufrieron transformaciones en el camino.

Como hemos intentado demostrar, la comparacién de elementos aislados permite asociar a los
personajes con aquellos de otras culturas, y parece posible asumir que los elementos recurrentes
contienen informaciones similares en los diferentes estilos, aun cuando las convenciones en
las formas de representacion varien notablemente. Creemos que hay una serie de ideas que,
sobre todo en el periodo de Desarrollo Regional (Intermedio Temprano) tuvieron una amplisima

9 Lainformacion al respecto de este tema es escasa y a veces no suficientemente clara, lo cual dificulta una afirmacion
0 negacion categorica sobre la practica de decapitacion ritual en el drea cultural Tumaco-Tolita. Se encuentran en
la literatura publicada alusiones a cabezas decapitadas, sin ofrecer datos detallados que permitan comprender el
contexto. Barney Cabrera, en su resefia sobre el arte de Tumaco sostiene: «La arqueologia ha descubierto indicios
que permiten presumir el rito de la decapitacién. Por ejemplo, en varias tumbas se han encontrado créneos
desprendidos o Gnicamente mandibulas sin otros vestigios 6seos» (Barney Cabrera, 1975: 242). No especifica la
localizacion de las tumbas ni si éstas fueron documentadas mediante excavaciones arqueoldgicas. En el capitulo
sobre iconografia de su informe publicado, Valdez (1987: 63) menciona que «la presencia de centenares de
craneos aislados, en contextos clésicos y tardios, sugiere la practica de decapitacion ritual». Sin embargo, no hace
alusion a estos hallazgos al describir los contextos funerarios excavados por él. Tampoco en el informe completo
de excavacion entregado por Leiva y Montafo al Instituto Nacional de Patrimonio Cultural consta ninguna
informacion referente al hallazgo de craneos aislados en tal volumen. En dicho informe (que incluye la descripcion
de cada uno de los cortes de excavacion), se reportan, del cementerio tardio del sector Mango Montano, tres
enterramientos individuales con el craneo separado del cuerpo (Leiva & Montafo, 1994: 205), que de acuerdo
a los estudios de antropologia fisica citados alli, no tienen senales de corte en las vértebras cervicales (Leiva &
Montafio, 1994: 244). Ademds documentaron dos craneos aislados en el sector H9 (Leiva & Montafio, 1994:
266, 268). Del texto se desprende que estos craneos tampoco mantenian ninguna vértebra articulada, por lo
cual falta la evidencia directa de decapitacién. Adn de asumirla, el nimero de craneos excavados no permite, a
nuestro entender, sustentar la hipotesis de un ritual de decapitacion como parte de la vida religiosa de la sociedad
Tumaco-Tolita, menos si se toma en cuenta que los enterramientos excavados en la isla corresponden a diferentes
periodos y abarcan un rango temporal de cerca de mil afos, aprox. entre 700 a.C. y 350 d.C. (Valdez, 1987: 55).
La evidencia arqueoldgica de otras regiones del drea de estudio tampoco sugiere una préctica ritual generalizada
de decapitacion. En la regién de Tumaco (Monte Alto), Cubillos excavé un monticulo con enterramientos, entre los
que encontr6 dos craneos aislados sin mandibula inferior (Cubillos, 1955: 134). Patifio, que realiz6 excavaciones
en la zona costera de Tumaco, solo encontré enterramientos secundarios en urnas (Patifio, 2003: 68s.). Por tanto,
el tema de la practica real de decapitacion ritual en las culturas Tumaco-Tolita queda atn por aclararse y faltarian
datos mas concretos para asumir su existencia.

Los intercambios comerciales se entienden en el sentido de Renfrew, como portadores de un flujo de informacién
(Renfrew, 1975).

Se entiende aqui al horizonte Chavin en los términos planteados por Burger, quien defiende el valor heuristico
del concepto. No se propone de ninguna manera algn tipo de influencia del ente politico Chavin en la sociedad
de Tumaco-Tolita. La difusién a la que nos referimos la entendemos en la misma linea de Burger cuando anota,



Maria Fernanda Ugalde

divulgacién, al menos a lo largo del drea andina. Este imaginario (de indole claramente religiosa)
pudo tener su origen en el horizonte Chavin y haber gozado de una gran popularidad en la
época posterior, lo que determiné la absorcion de al menos parte de los elementos en un area
bastante grande. Por tanto tiene mucho sentido hacer el esfuerzo de comparar més alla de los
estilos vecinos, con el fin de adquirir una vision mas clara del desarrollo del pensamiento y de
los lazos entre las culturas.

Referencias citadas

BARNEY CABRERA, E., 1975 — Tumaco, abstraccion y realismo. In: Historia del arte colombiano,
tomo I; Bogota: Salvat Editores Colombiana S. A.

BENSON, E., 1997a — Birds and Beasts of Ancient Latin America, 181 p.; Gainesville: University
Press of Florida.

BENSON, E. (ed.), 1997b — The Spirit of Ancient Peru, 216 p.; Londres/Nueva York: Thames and
Hudson.

BOUCHARD, J.-F,, 2004 — Sacrificios y chamanismo en la cultura Tumaco-La Tolita. In: Simbolismo
y ritual en los Andes Septentrionales (Guinea, M., ed.): 51-68; Quito: Abya-Yala.
BURGER, R., 1989 — El horizonte Chavin: ¢Quimera estilistica 0 metamorfosis socioeconémica?
Revista Andina, 7(2): 543-573; Cusco: Centro de Estudios Rurales Andinos Bartolomé

de las Casas.

BURCER, R., 1992 — Chavin and the Origins of Andean Civilization, 248 p.; Londres: Thames
and Hudson.

CADENA, A. & BOUCHARD, J.-F,, 1980 - Las figurillas zoomorfas de ceramica del Litoral Pacifico
Ecuatorial. Boletin del Instituto Francés de Estudios Andinos, 9 (3-4): 49-68; Lima.

CRESPO, H. & HOLM, O. (ed.), 1977 — Arte precolombino del Ecuador, 260 p.; Barcelona/
Quito: Salvat.

CUBILLOS, J. C., 1955 — Tumaco, notas arqueoldgicas, 145 p.; Bogota: Editorial Minerva Ltda.

DE LA GARZA, M., 2003 - El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, 462 p.; México D.F.:
UNAM.

Di CAPUA, C., 2002a — Las cabezas trofeo: un rasgo cultural en la cerdmica de La Tolita y
de Jama Coaque y breve andlisis del mismo rasgo en las demds culturas del Ecuador
precolombino. In: De la imagen al icono. Estudios de Arqueologia e Historia del Ecuador:
23-93; Quito: Abya-Yala.

Di CAPUA, C., 2002b — El chaman y el jaguar: Iconografia de la cerdmica prehistérica de la Costa
ecuatoriana. In: De la imagen al icono. Estudios de Arqueologia e Historia del Ecuador:
119-134; Quito: Abya-Yala.

DONNAN, C. & McCLELLAND, D., 1999 — Moche Fineline Painting. Its Evolution and Its Artists,
320 p.; Los Angeles: UCLA Fowler Museum of Cultural History.

ESTRADA, E., 1957 — Prehistoria de Manabi, 176 p.; Guayaquil: Museo Victor Emilio Estrada.

GUTIERREZ USILLOS, A., 2002 — Dioses, simbolos y alimentacién en los Andes. Interrelacién
hombre-fauna en el Ecuador prehispanico, 473 p.; Quito: Abya-Yala.

al referirse a sitios no pertenecientes al horizonte pero cuya cultura material esta estilisticamente relacionada: «La
existencia de elementos artisticos compartidos es explicable en términos de redes de intercambio interregional
y de comunicacién» (Burger, 1989: 552). Este mismo tipo de argumentacién es utilizado por Marcos (1986b)
para explicar la coincidencia de elementos iconogréficos entre culturas de la costa ecuatoriana del periodo de
Desarrollo Regional (Tolita y Jama Coaque) y aquellas sincrénicas del occidente de México.



Difusién en el periodo de Desarrollo Regional: algunos aspectos de la iconografia Tumaco-Tolita

HOCQUENCHEM, A. M., 1987 — Iconografia Mochica, 280 p.; Lima: Fondo Editorial PUCP.

HOHMANN, C., 2002 — Was macht das Mondtier auf dem Trichterrand? Gedanken zur
Systematik der Bildkonstruktion in der Recuay-lkonographie; Berlin: Universidad Libre
de Berlin. Tesis de maestria.

LEIVA, S. & MONTANO, M. C., 1994 — Informe final del Proyecto Arqueoldgico «La Tolitay;
Quito: Banco Central del Ecuador. Informe inédito.

LOPEZ AUSTIN, A., 1990 — Los mitos del Tlacuache. Caminos de la mitologia mesoamericana;,
542 p.; México: Alianza Editorial Mexicana.

MACKEY, C. & VOGEL, M., 2003 — La luna sobre los Andes: Una revisién del animal lunar. In:
Moche: hacia el final del milenio. Actas del Segundo Coloquio sobre la Cultura Moche
(Trujillo, 1 al 7 de agosto de 1999) (Uceda, S. & Mujica, E., eds.), tomo I: 325-342; Lima:
Universidad Nacional de Trujillo, Pontificia Universidad Catélica del Perd.

MAKOWSKI, K. (ed.), 2002 — Los Dioses del antiguo Perd; Lima: Banco de Crédito del Perd.

MAKOWSKI, K. & RUCABADQO, J., 2000 — Hombres y deidades en la iconografia Recuay. In: Los
Dioses del antiguo Perti (Makowski, K., ed.): 214 y ss.; Lima: Banco de Crédito del Perd.

MARCOS, J., 1986a — De ida y vuelta a Acapulco con mercaderes de mullu. In: Arqueologia de la
costa ecuatoriana: Nuevos enfoques (Marcos, J., ed.): 163-496; Quito: ESPOL-Corporacion
Editora Nacional. Biblioteca Ecuatoriana de Arqueologa I.

MARCOS, J., 1986b — El viejo, la serpiente emplumada, el sefior de las aguas o Tlaloc en la
iconografia del Area Septentrional Andina. In: Arqueologia de la costa ecuatoriana:
Nuevos enfoques (Marcos, J., ed.): 205-229; Quito: ESPOL-Corporacién Editora Nacional.
Biblioteca Ecuatoriana de Arqueologa I.

MARCOS, J., 1995 — El mullu y el pututu: La articulacion de la ideologia y el tréfico a larga
distancia en la formacion del Estado Huancavilca. In: Primer Encuentro de Investigadores
de la Costa Ecuatoriana en Europa (Alvarez, A. et al., eds.): 97-142; Quito: Abya-Yala.

PATINO, D., 2003 — Tumaco prehispanico. Asentamiento, subsistencia e intercambio en la costa
pacifica de Colombia, 257 p.; Popayan: Editorial Universidad del Cauca. Serie Estudios
Sociales.

RENFREW, C., 1975 - Trade as Action at a Distance: Questions of Integration and Communication.
In: Ancient Civilizations and Trade (Sabloff, J. & Lamberg-Karlowsky, C., eds.): 3-59;
Albuquerque: University of New Mexico Press.

ROWE, J., 1962 — Chavin Art. An Inquiry into its Form and Meaning, 40 p.; Nueva York: The
Museum of Primitive Art.

SABOLO, Y., 1986 — Tumaco. 1000 ans d”art Précolombien, 252 p.; Fribourg.

SANCHEZ MONTANES, E., 1975 — Notas sobre el significado artistico de las figurillas ceramicas
de la costa de Esmeraldas (Ecuador). In: 7°* Reunién de Antropdlogos Espanoles: 79-87;
Sevilla: Publicaciones de la Universidad de Sevilla.

SANCHEZ MONTANES, E., 1979 — Una placa ritual de la cultura Tumaco-Tolita. In: Actas del XLII
Congreso Internacional de Americanistas, vol. 1Xa: 273-282; Parfs.

SANCHEZ MONTANES, E., 1981 — Las figurillas de Fsmeraldas: tipologia y funcién. Memorias de
la Misién Arqueoldgica Espanola en el Ecuador, vol. VII, 120 p.; Madrid: Ministerio de
Asuntos Exteriores.

VALDEZ, F, 1987 — Proyecto Arqueoldgico «La Tolitay (1983-1986); Quito: Banco Central del
Ecuador.



Pedidos: IFEA, Casilla 18-1217, Lima 18 - Perd, Tel. 447 60 70
Fax: 445 76 50 - E-mail: postmaster@ifea.org.pe
Web: http://www.ifeanet.org

Del trgno
a la guillotina.

cto

Coedicion: Institut frangais d’études andines
(IFEA) - Fondo Editorial de la Pontificia
Universidad Cat6lica del Pert - Embajada de
Francia en el Perd

Coedicion: Institut frangais d’études andines
(IFEA) - Banco Central de Reserva del Perd




