
EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

409

IFEA

Cazando animales en el bestiario 
cosmológico: el cocodrilo en el suroeste de 
Colombia y en regiones vecinas del Ecuador 
(800 A.C. a 500 D.C.)

Marianne Cardale de Schrimpff*

Resumen

Aunque las sociedades del suroeste de Colombia compartían una tradición tecnológica y cosmológica, 
durante este período, con muchos elementos que se extendían a ambos lados de la actual frontera 
colombo-ecuatoriana, las investigaciones sobre aspectos puntuales de esta tradición siguen siendo 
relativamente escasas. Aquí se examina un aspecto de la cosmología: el papel del cocodrilo en las 
culturas de la Costa Pacífica, especialmente las de Tumaco-La Tolita y otras ubicadas más al sur. Luego 
se sigue la pista a representaciones de este animal en culturas andinas como Ilama y San Agustín, 
afuera de su hábitat natural.

Palabras clave: cocodrilo, cosmología precolombina, Colombia, Ecuador

La chasse aux animaux dans le bestiaire cosmologique : le crocodile 
dans le Sud-ouest de la Colombie et les régions voisines de l’Équateur 
(800 av JC-500 ap. JC)

Résumé 

Les sociétés complexes du SO de la Colombie préhispanique ont partagé des traditions technologiques 
et cosmologiques communes dont de nombreux éléments s’étendaient aussi dans la partie située 
au sud de l’actuelle frontière entre la Colombie et l’Équateur. Mais les études ponctuelles sur cette 
tradition demeurent encore assez rares. Cet article s’intéresse à un aspect de la cosmologie : le rôle du 

*	 PRO CALIMA. Bogotá, Colombia. marianne@procalima.org

Bulletin de l’Institut Français d’Études Andines / 2006, 35 (3): 409-431



Marianne Cardale de Schrimpff

410

crocodile dans la culture Tumaco-La Tolita sur la côte Pacifique et dans les régions situées plus au sud. 
Il s’intéresse ensuite aux représentations de cet animal dans des régions comme Ilama et San Agustín, 
situées hors de l’habitat naturel de cet animal.

Mots clés : crocodile, cosmologie précolombienne, Colombie, Équateur

Hunting the beasts of the cosmological bestiary: the crocodile in 
southwestern Colombia and neighbouring regions of Ecuador 	
(800 B.C. to A.D. 500)

Abstract

Although, during this period, societies of southwestern Colombia shared a common tradition in 
technology and belief systems, elements of which extended to neighbouring regions of Ecuador, studies 
of detailed aspects of this tradition are still fairly scarce. The crocodile, represented in pottery, gold 
and other materials, is found in cultures on the Pacific coast, particularly Tumaco-La Tolita, and can be 
followed into regions outside its natural habitat in Andean cultures such as Ilama and San Agustin. It is 
suggested that this animal had an important role in the cosmology of the region.

Key words: crocodile, pre-Columbian cosmology, Colombia, Ecuador

Introducción

Desde las investigaciones de Pérez de Barradas hace más de cincuenta años se reconoce que, 
durante un periodo largo, las sociedades del suroeste de Colombia compartían una tradición 
tecnológica y cosmológica (fig. 1). Durante buena parte del último milenio antes del nacimiento 
de Cristo y la mitad del milenio siguiente, muchos elementos de esta tradición se extendían a 
ambos lados de la actual frontera colombo-ecuatoriana. Sin embargo, las investigaciones sobre 
elementos puntuales de estas tradiciones siguen siendo escasas. En el suroccidente de Colombia 
las representaciones de animales, ejecutadas en cerámica, oro, piedra y otros materiales, son 
relativamente frecuentes y han sido estudiadas en detalle por Anne Legast (p.e. 1991; 1993; 
1995; 1998) y Edgar Emilio Rodríguez (1992) con una contribución importante de Cadena 
& Bouchard (1980). La importancia cosmológica del felino, del murciélago y de la serpiente 
se expresa en representaciones individuales o combinadas en un ser compuesto o «fabuloso» 
(Cardale de Schrimpff, 1989).
Últimamente, nuevos hallazgos y análisis del material existente han resaltado la importancia 
de otros animales. Esta investigación fue concebida, inicialmente, como complemento de otra 
proyectada por Ann Legast, ambas dirigidas a detectar la importancia de especies particulares 
de animales dentro de la cosmología del suroccidente. Una de estas especies, el perro de monte 
(Potos flavus), había sido identificada hace varios años por Cadena & Bouchard (1980: 54-55) 
en la cerámica de La Tolita-Tumaco pero solo hasta hace poco empieza a apreciarse su gran 
importancia en otras culturas contemporáneas (Bray et al., 2005: 189-191, figs. IV.63-IV.65). 
Desafortunadamente, la oportunidad para profundizar en el estudio de este animal no se 
presentó y, en la presente ocasión, nos quedamos solamente con la otra especie o, mejor dicho, 
familia, que planeamos investigar, los Crocodylia. 
Recordemos la enorme importancia que tenía el cocodrilo en el Horizonte Temprano de Perú, 
en la cosmología de Chavín, mientras que en Mesoamérica fue uno de los carnívoros más 



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

411

venerados. Entre los mayas el caimán era un dios creador anciano y, posiblemente, el principal 
de su panteón. Por su entorno acuático, su gran tamaño y su dorso espinoso, este animal era un 
metáfora común por la tierra (Miller & Taube, 1997: 46) con las montañas de esta concebidas 
como flotando sobre el mar en la misma manera en que el cocodrilo flota sobre el agua. Aquí 
se examina el papel del cocodrilo y su posible contenido simbólico en una región relativamente 
reducida del área intermedia. Estos reptiles no recibieron mayor mención en los estudios iniciales 
de Legast o en el mío propio sobre la representación compuesta por varios animales que llamé 
el Ser Fabuloso (Cardale de Schrimpff, 1989) y solo en estudios recientes (Legast, 1998; Cardale 
de Schrimpff, 2005) se empieza a detectar su importancia real.
Aunque es un concepto de aceptación generalizada que en el arte precolombino nada es 
meramente decorativo, que todo tiene su significado social o cosmológico, es solo con un 
estudio minucioso de cada uno de sus aspectos que podemos aspirar a decodificar los iconos  
y así comprender algo más de una cosmología y sistema de creencias muy diferente al nuestro. 
Una de las dificultades que encontramos con la identificación de los animales que conforman 

Figura 1 – Mapa de las sociedades del suroccidente de Colombia que 
compartían elementos de la tecnología y de la cosmovisión



Marianne Cardale de Schrimpff

412

el bestiario cosmológico, es que presupone un conocimiento detallado del animal. Aunque la 
mayoría de los arqueólogos somos capaces de reconocerlo en representaciones que muestran 
el animal completo y en forma naturalista, desconocemos muchos detalles importantes de su 
aspecto y de su comportamiento; nos queda aun más difícil saber cuáles de estos detalles eran 
los más importantes para las poblaciones precolombinas1. Por estas razones podemos estar casi 
seguros de que muchas piezas precolombinas ocultan referencias a animales —tanto cocodrilos 
como numerosas otras especies— que no hemos sido capaces de reconocer todavía.

1. Los crocodylia del suroccidente de Colombia

En Colombia se han identificado cuatro géneros de crocodylia con un total de siete especies, 
dos de las cuales son endémicas en el suroccidente del país (Medem, 1953: 7; 1981; 1983). 
Estas son el Crocodylus acutus de la familia Crocodylidae y la babilla (Caiman cocodrilus)2 de la 
familia Alligatoridae. Se presta para confusión el hecho de que el cocodrilo (Crocodylus acutus) 
en el idioma diario o popular en Colombia se denomina «caimán» mientras que en el Ecuador, 
este nombre se utiliza para lo que en Colombia se conoce como «babilla». El C. acutus se 
encuentra por toda la costa Pacífica donde habita tanto los ríos y ciénagas de agua dulce como 
los manglares, puesto que también tolera el agua salobre. Habría sido muy común en el periodo 
La Tolita-Tumaco y sin duda hubiera sido el miembro más grande de la familia conocido por 
los habitantes de la región en aquella época. Los animales adultos miden entre 4 y 7 metros 
de largo (Medem, 1981: 145) y por su abundancia y habilidad de esconderse en las aguas y los 
manglares frecuentados por la gente, hubiera presentado un peligro mucho mayor que el jaguar 
o la serpiente. Su grado de agresividad varía (Medem, 1981: 156) pero cuando los primeros 
españoles subieron por el río Magdalena desde la costa Caribe, tenían tanto temor de estos 
animales que, al ir al río a recoger agua, la hacían con una totuma amarrada al extremo de un 
palo largo para evitar acercarse mucho a la orilla (Simón, 1981 [1627])3. Estos cocodrilos no solo 
arrebataban sus víctimas desde la orilla sino que, en ocasiones, atacaban las canoas en medio del 
río, matando y comiendo a sus ocupantes (Medem, 1981: 156)).
El otro miembro endémico de esta familia en el suroccidente es la babilla; aunque la babilla es 
mucho más pequeña que el Crocodylus acutus, se han reportado ejemplares de hasta 2,5 m de 
largo (Medem 1981: 66 ss.). Entre los varios detalles físicos que la diferencian del caimán está la 
arista interocular que le da su nombre en inglés the spectacled caiman (caimán de anteojos). No 
parece tener una reputación de agresividad, salvo cuando la hembra cuida su nido con huevos. 
Los hábitats de las dos especies son, hasta cierto punto, excluyentes. Si los unos ocupan los ríos 
grandes, los otros buscan las ciénagas y pantanos donde están más protegidos, puesto que las 
babillas figuran en la lista de las presas preferidas de los cocodrilos (Medem, 1981: 156). La 
cola de ambas especies proporciona una carne blanca, de buen sabor: en el sitio arqueológico 
de Momil, a orillas del río Sinú cerca de la costa Caribe, hace un poco más de dos mil años los 
huesos y placas óseas tanto del caimán como de la babilla, eran tan frecuentes que no parece 
haber duda que formaban parte de la dieta en aquel periodo (Medem, 1981: 106); también se 
encuentran sus restos en varios sitios de la misma época en el Ecuador (Gutiérrez, 2002). Sin 
embargo, entre algunos grupos etnográficos actuales la actitud hacia su utilización como carne es 
ambivalente: para los grupos tukanos del Vaupés esta carne es apreciada pero, a la vez, peligrosa 

1 	 La literatura etnográfica abunda en referencias a diseños cuyo significado le sería casi imposible reconocer a una 
persona que no conoce determinada cultura a fondo. Un ejemplo son los diseños tejidos en la urdimbre de las 
faldas de las mujeres Bari, que representan culebras de diferentes especies, pero que pasan casi desapercibidos 
para el ojo forastero (Cardale de Schrimpff, 1984: fig. 80).

2 	 Antes denominado Caiman sclerops chiapasus.
3 	 Parte 2nda, Primera Noticia Historial, Cap. XXVI; edición de 1981: 117.



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

413

puesto que el cocodrilo es un predador igual que el hombre y generalmente el hombre no se 
come a otros predadores4.
Las representaciones precolombinas, generalmente, no muestran suficientes detalles para indicar 
la especie —si es que se quería mostrar la especie como tal en vez de un conjunto de rasgos 
característicos de diferentes miembros de la familia (p.e. Legast, 1998: 11)—. Por esta razón en 
este artículo se utiliza el término cocodrilo para toda representación, a no ser que algún ejemplar 
en particular muestre indicios claros de que se trata de una babilla.

2. Las representaciones de crocodYlia en la Costa Pacífica

Seguramente no es accidental que sea entre los antiguos pobladores de la Costa Pacífica, 
especialmente los de la cultura Tumaco-La Tolita, donde las representaciones de cocodrilos son 
más numerosas, pues vivían en un hábitat óptimo para estos animales. Aunque los orígenes de 
la cultura Tumaco-La Tolita se encuentran en Chorrera, en la cultura material de esta última las 
representaciones de cocodrilos no son comunes y menos en las culturas de Valdivia y Machalilla5. 
En Chorrera, a pesar de su gran reputación por la riqueza y variedad de las representaciones de 
animales, uno de los pocos ejemplares detectados es una pequeña pieza en cerámica ilustrada 
por Lathrap (1995: 47, fig. 65), modelada en forma de la cabeza de un cocodrilo. Este autor 
interpreta la pieza como un tubo para inhalar rapé alucinógeno. Gutiérrez (2002: 72) reseña 
dos ejemplos adicionales con representaciones de cocodrilo sobre objetos que él considera de 
uso ritual.
En Tumaco-La Tolita, en cambio, encontramos una verdadera explosión de representaciones de 
cocodrilo. Las hay en una gran variedad de objetos elaborados en cerámica: figurinas, partes o 
adornos de vasijas, mangos de recipientes, cuentas de collar, pintaderas y ralladores (fig. 2). También 
se encuentran en hueso o cacho de venado figurinas con cocodrilos (Brezzi, 2003: fig. 593).
Las figurinas o figurillas de esta cultura han sido descritas por un buen número de investigadores 
desde Raoul d’Harcourt (1947), incluyendo a Bouchard & Mora (1988), Brezzi (2003), Sánchez 
(1981) y Ramírez (2003). Aunque la mayoría de estos estudios se concentran en las figurinas 
antropomorfas, muchos contienen algunas ilustraciones de cocodrilos y las publicaciones de 
Cadena & Bouchard (1980) y Rodríguez (1992) se enfocan específicamente en la identificación 
de animales. En muchas de estas representaciones el nivel del detalle es tal que sugiere que 
el artista tenía en mente una especie particular, el cocodrilo o la babilla. Se pueden dividir la 
representaciones en tres grupos:
•	 representaciones naturalistas
•	un hombre-cocodrilo o tal vez un hombre con máscara de cocodrilo
•	 figuras antro-zoomorfas donde la figura humana termina en la cabeza de un cocodrilo.
Entre las representaciones naturalistas encontramos figurinas con el animal completo como las 
ilustradas por Rodríguez (1992: figs. 28, 29)6 e interpretadas por él como de babilla (Caiman 
sclerops chiapasus)7 por algunas características como «… los palpebrales bien elevados, el hocico 
relativamente corto y ancho y la nariz curva hacia arriba…» (Rodríguez 1992: 45). Se encuentra, 
también, modelado sobre partes de vasijas como el mango de un recipiente (fig. 2. 1) y el 

4 	 Stephen Hugh-Jones, comunicación personal 2006. Reichel-Dolmatoff (1996: 188) tiene una descripción 
interesante del proceso de ahumar la carne de ejemplares juveniles del Caiman sclerops y, después, prensarla 
entre tablas de madera para guardarla en canastos forrados con hojas que, si se colocan en un ambiente con 
mucho humo, permite su conservación hasta tres meses. 

5 	 Examinamos la hipótesis de Andrés Gutiérrez (2002: 69) en las Conclusiones.
6 	 MBP T0266 y T6612; el T-2502 presenta la particularidad de tener las placas óseas representadas en forma 

circular.
7 	 Ver nota 1.



Marianne Cardale de Schrimpff

414

fragmento de una pieza de cerámica con varias cabezas de babilla (Cadena & Bouchard, 1980: 
fig. II, 5)8, ambas en el Museo Casa Marqués de San Jorge.
Por otro lado, en el concepto de Rodríguez (1992: 45), el caimán, Crocodylus acutus, parece 
ser representado por un soporte zoomorfo conservado en el mismo museo (fig. 2. 2). En esta 
especie la cabeza es más larga y angosta y tiene una elevación preocular pronunciada que se 
aprecia bien en la figura. En adición, «la notoriedad de los dientes mandibular 4º y maxilar 5º 

Figura 2 – El cocodrilo en Tumaco-La Tolita

Figura 2. 1 – Mango de un recipiente; el hocico 
relativamente corto y ancho sugiere que el 
animal representado es una babilla

	 Procedencia indeterminada. L. 18 cm. MBP T-
2502. Fondo de Promoción de la Cultura, Museo 
Arqueologico MUSA

Figura 2. 2 – El hocico agudo y la elevación 
preocular indicaría la representación de un 
cocodrilo de la especie Crocodylus acutus

	 Procedencia indeterminada. Alt. 21,3 cm. MBP 
T-10704. Fondo de Promoción de la Cultura, 
Museo Arqueologico MUSA

Figura 2. 4 – Vasija con un cocodrilo 
modelado encima 

	 Procedencia indeterminada. Altura: 
15,30 x 16,60 cm. MO C-13510. 
Colección Museo del Oro, Banco de la 
República, Bogotá, Colombia Fotografía: 
Clark Manuel Rodríguez

Figura 2. 3 – Pintadera cilíndrica sobre la cual 
se reconoce el largo hocico del cocodrilo 
representado en perfil y terminado en su 
nariz característica 

	 Procedencia indeterminada. L. 6,5 cm. 
MBP T-2252. Fondo de Promoción de la 
Cultura, Museo Arqueologico MUSA

8 	 M.B.C. L.T. 70-III-3281. Los mismos autores publicaron una fotografía de la pieza anterior (1988: fig. 32).



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

415

relativamente bien separados…» también es característico de este especie. Otra cabeza sola, al 
parecer de caimán, se encuentra en el Museo del Banco Central en Quito9 (Valdéz, 1992: fig. 
193). En los ralladores, un medio donde se representa una gran variedad de animales, tampoco 
falta el cocodrilo (p.e. Brezzi, 2003: fig. 25) pero, en este caso, sin elementos que faciliten la 
identificación de la especie. 
Entre los adornos personales, se reconoce la cabeza del caimán en cuentas de collar, y d’Harcourt 
(1947: Planche LX, 13) ilustra un ejemplar muy fino en cerámica, encontrado en Muisne, sobre 
la costa Ecuatoriana en la boca del río del mismo nombre. La cuenta es tubular, de 6 cm de largo, 
con la cabeza del animal modelada sobre el eje largo. El Museo Casa Marqués de San Jorge 
tiene una pintadera cilíndrica sobre la cual se puede identificar el largo hocico del cocodrilo, 
representado de perfil y terminado en su nariz característica10 (fig. 2. 3). Tanto esta pieza como 
la de la fig. 2. 4 tienen la cabeza adornada con una hilera de incisiones angulares conformando 
una especie de cresta; el origen de este parece comprenderse al observar la ilustración de la 
cabeza de un cocodrilo en la fig. 311, donde se aprecian las placas óseas sobre la cabeza y nuca 
del animal, y la fig. 2.1 donde el artista precolombino representa las mismas placas en forma 
relativamente natural. Aquí propongo que es en estas donde hay que buscar el origen de las 
crestas muy elaboradas, con volutas, que ostentan algunos animales de Tumaco-La Tolita y de 
sociedades más al sur. 
Un ejemplar del segundo grupo, el hombre-cocodrilo o, 
tal vez, hombre con máscara de cocodrilo, está ilustrado 
en Rodríguez (1992: fig. 30)12. 
El tercer grupo, las figuras humanas que terminan en 
cabeza de cocodrilo (fig. 4.1) son de un interés especial 
puesto que este mismo motivo se encuentra en otros 
lugares del suroccidente colombiano reflejando, 
indudablemente, un concepto cosmológico compartido. 
Ilustraciones de ejemplares Tumaco-La Tolita de por 
lo menos ocho museos y colecciones en Colombia, 
Ecuador y otras partes del mundo, han sido publicadas 
por varios autores (cuadro 1)13. Ha sido necesario 
trabajar con fotos y no con las piezas originales, con la 
desventaja de que las reproducciones no siempre son 
de óptima calidad y generalmente se tomaron desde 
un solo ángulo; muchos detalles del cocodrilo se ven 
mejor de perfil pero otros, como los rasgos de la figura 
humana, se aprecian solamente en una toma frontal. 
El artículo escrito por el zoólogo Alberto Cadena y el 
arqueólogo Jean-François Bouchard (1980: 52, lam. II, 1 
– 4) incluye cuatro fotografías de estas piezas. Por detalles como la forma del hocico (más corto y 
menos angosto que el del cocodrilo), los autores identifican el animal como una babilla (Caiman 
crocodilus chiapasus). Las piezas son relativamente grandes, la mayoría entre 10 y 15 cm de 
largo. Aunque las que se conservaron son, generalmente, de cerámica, se conoce un ejemplar 

9 	 De Pampa de Oro, La Tolita. M.B.C.Q. n˚ 4-39-80.
10 	Esta figura ha sido publicada por Bouchard & Mora (1988: Fig. 36 y p. 70) quienes la interpretan como una 

serpiente
11 	En este caso el dibujo es de una babilla pero los caimanes también tienen placas óseas en esta parte del cuerpo.
12 	M.B.P. T 10075, sin procedencia.
13	Los ejemplares analizados aquí son, seguramente, solo una pequeña muestra de los que existen así que no se hace 

el intento de cuantificar los diferentes atributos pues con una muestra tan pequeña, no tiene sentido.

Figura 3 – Caiman cocodrilus (babilla). Vistas 
dorsal y lateral de la cabeza

	 Según Natterer (1841) (tomado de Medem, 1983: 
fig. 27)



Marianne Cardale de Schrimpff

416

   
 O

jo
s

M
us

. N
o

Procedencia

Tipo de pieza

Dimensiones

Huecos suspensión

C
ab

ez
a 

co
n 

de
f. 

fr
on

t. 
O

cc

To
ca

do
 

Abiertos

Perforados

Espacio vacio

Posición manos

Ro
pa

Adornos/joyas

Se
xo

Re
f.

C
om

en
ta

ri
os

1
M

.B
.C

. L
.T

. 
25

-1
9-

70
Fi

gu
rin

a,
 

ce
rá

m
ic

a
x

x
so

br
e 

pe
ch

o
no

 v
is.

C
ad

en
a 

&
 

Bo
uc

ha
rd

 (1
98

0:
 

Fi
g.

 II
, N

o  1
)

Fo
to

gr
af

ia
do

 d
es

de
 

el
 la

do

2
M

.B
.C

. L
.T

. 
13

-1
74

-7
2

Fi
gu

rin
a,

 
ce

rá
m

ic
a

x
x

so
br

e 
pe

ch
o

no
 v

is.
C

ad
en

a 
&

 
Bo

uc
ha

rd
 (1

98
0:

 
Fi

g.
 II

, N
o  2

)

Fo
to

gr
af

ia
do

 d
es

de
 

el
 la

do

3
M

.N
.A

. T
.4

7
Fi

gu
rin

a,
 

ce
rá

m
ic

a
?

no
 v

is.
C

ad
en

a 
&

 
Bo

uc
ha

rd
 (1

98
0:

 
Fi

g.
 II

, N
o  3

)

N
o 

se
 c

on
se

rv
a 

la
 

ca
be

za

4
M

.N
.A

. 7
0-

III
-

32
81

Fi
gu

rin
a,

 
ce

rá
m

ic
a

?

so
br

e 
pe

ch
o

no
 v

is.
co

lla
r

C
ad

en
a 

&
 

Bo
uc

ha
rd

 (1
98

0:
 

Fi
g.

 II
, N

o  4
)

N
o 

se
 c

on
se

rv
a 

la
 c

ab
ez

a 
hu

m
an

a,
 la

 d
el

 c
oc

od
ril

o 
tie

ne
 

un
a 

hi
le

ra
 d

e 
pl

ac
as

 ó
se

as
 

re
do

nd
as

 e
nt

re
 lo

s 
oj

os

5

La
 T

ol
ita

Fi
gu

rin
a 

hu
ec

a,
 

ce
rá

m
ic

a,
 h

ec
ho

 
en

 m
ol

de
, r

es
to

s 
pi

nt
ur

a 
ro

ja
, 

am
ar

ill
a,

 n
eg

ra
, 

bl
an

ca

L.
 

12
,1

 c
m

x

«d
ou

gh
nu

t»

x

so
br

e 
pe

ch
o

no
 v

is.
or

ej
er

as
 d

e 
ca

rr
et

e,
 c

ol
la

r, 
pu

lse
ra

s

Br
ez

zi
 (2

00
3:

 
Fi

g.
 2

26
) 

D
os

 lí
ne

as
 p

ar
al

el
as

 a
tra

vi
es

an
 

la
 c

ab
ez

a 
de

l c
oc

od
ril

o 
de

sd
e 

de
trá

s 
de

 la
s 

or
ej

as
 h

as
ta

 
la

 n
ar

iz
; «

do
ug

hn
ut

» 
en

tre
 

lo
s 

oj
os

6

La
 T

ol
ita

Fi
gu

rin
a 

hu
ec

a,
 

ce
rá

m
ic

a,
 h

ec
ho

 
en

 m
ol

de
, r

es
to

s 
pi

nt
ur

a 
ro

ja
 y

 
am

ar
ill

a.

H
. 1

0,
2 

cm
x

x
x

so
br

e 
pe

ch
o

no
 v

is.
co

lla
r, 

pu
lse

ra
s

Br
ez

zi
 (2

00
3:

 
Fi

g.
 4

69
, 4

70
) 

La
 c

ab
ez

a 
de

l c
oc

od
ril

o 
tie

ne
 

do
s 

hi
le

ra
s 

de
 p

la
ca

s 
ós

ea
s 

de
sd

e 
de

trá
s 

de
 lo

s 
oj

os
 h

as
ta

 
la

 n
ar

iz

7

La
 T

ol
ita

Fi
gu

ra
 ta

lla
da

 e
n 

cu
er

no

Al
t. 

9,
0 

cm
Pr

ob
. 

N
o

«c
or

on
a»

x
al

 la
do

 d
el
 

pe
ch

o

gu
ay

uc
o

Br
ez

zi
 (2

00
3:

 
Fi

g.
 5

93
)

 

La
s 

pi
er

na
s 

es
tá

n 
re

pr
es

en
ta

da
s 

y 
lo

s 
pi

es
 

de
sc

an
sa

n 
so

br
e 

la
 c

ab
ez

a 
de

l 
co

co
dr

ilo

C
ua

dr
o 

1 
– 

C
ar

ac
te

rí
st

ic
as

 d
e 

la
s 

fig
ur

as
 h

um
an

as
 T

um
ac

o-
La

 T
ol

ita
 q

ue
 te

rm
in

an
 e

n 
ca

be
za

 d
e 

co
co

dr
ilo



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

417

8

La
 T

ol
ita

Fi
gu

rin
a 

hu
ec

a,
 

ce
rá

m
ic

a
Al

t. 
15

,2
 

cm

?
x

x

so
br

e 
pe

ch
o

?

co
lla

r, 
pu

lse
ra

s
Br

ez
zi

 (2
00

3:
 

Fi
g.

 5
94

)
D

os
 lí

ne
as

 p
ar

al
el

as
 a

tra
vi

es
an

 
la

 c
ab

ez
a,

 d
e 

nu
ca

 h
as

ta
 

na
riz

. S
in

 p
la

ca
s 

ós
ea

s.
 L

as
 

pi
er

na
s 

de
l s

er
 h

um
an

o 
es

tá
n 

re
pr

es
en

ta
da

s 
y 

lo
s 

pi
es

 
de

sc
an

sa
n 

so
br

e 
la

 n
uc

a 
de

l 
co

co
dr

ilo

9

M
.B

.P.
 T

-2
38

3
sin

 d
at

os
Fi

gu
rin

a 
en

 
ce

rá
m

ic
a

L.
 1

0,
5 

cm
Pr

ob

x

so
br

e 
pe

ch
o

na
rig

ue
ra

 
pe

qu
eñ

a,
 

co
lla

r, 
pu

lse
ra

s

M
. p

or
 e

st
ilo

 
na

rig
ue

ra
 

(S
án

ch
ez

 1
98

1:
 

80
)

Bo
uc

ha
rd

 &
 

M
or

a 
(1

98
8:

 F
ig

. 
10

4)

H
ay

 u
na

 h
ile

ra
 c

or
ta

 d
e 

pl
ac

as
 ó

se
as

 e
nt

re
 lo

s 
oj

os
 d

el
 

co
co

dr
ilo

10
C

ol
ec

ci
ón

 
Te

rv
er

*
Rí

o 
N

eg
ro

Fi
gu

rin
a 

só
lid

a,
 

he
ch

o 
en

 m
ol

de
L.

 1
3,

0 
cm

x
x

x
so

br
e 

pe
ch

o
co

lla
r, 

y 
ot

ra
s 

co
sa

s?
d’

H
ar

co
ur

t 
(1

94
7:

 1
59

, 
Pl

an
ch

e 
XX

III
.4

)

La
 d

es
cr

ip
ci

ón
 d

ic
e 

qu
e 

se
 v

en
 

lo
s 

pi
es

 «
at

ro
fia

do
s»

 e
nc

im
a 

de
 la

 c
ab

ez
a 

de
l c

oc
od

ril
o

11

C
ol

ec
ci

ón
 

Te
rv

er
*

Pr
ov

in
ci

a 
de

 
Es

m
er

al
da

s

Fi
gu

rin
a 

só
lid

a
L.

 4
 c

m

x
x

ce
rc

a 
de

 la
 

bo
ca

 c
om

o 
si 

es
tu

vi
er

a 
to

ca
nd

o 
fla

ut
a 

de
 p

an

co
lla

r?
d’

H
ar

co
ur

t 
(1

94
7:

 1
59

, 
Pl

an
ch

e 
XX

V.
3)

H
ay

 u
na

 h
ile

ra
 c

or
ta

 d
e 

pl
ac

as
 ó

se
as

 e
nt

re
 lo

s 
oj

os
 d

el
 

co
co

dr
ilo

12
C

.L
.T

. N
o
 5

73
sin

 d
at

os
Fi

gu
rin

a 
só

lid
a

m
ás

 d
e 

10
 c

m
¿c

on
 c

ue
rn

o 
o 

ca
ra

co
l?

x

al
 la

do
 d

e 
la

 
ba

rr
ig

a
co

lla
r l

ar
go

, 
pu

lse
ra

m
 po

r t
oc

ad
o 

(S
an

ch
ez

 1
98

1:
 

78
)

Sá
nc

he
z 

(1
98

1:
 

La
m

. 2
7a

)
 

H
ile

ra
 d

e 
pl

ac
as

 ó
se

as
 e

nt
re

 
lo

s 
oj

os
; u

na
 lí

ne
a 

a 
am

bo
s 

la
do

s 
qu

e 
se

 u
ne

n 
po

r m
ed

io
 

de
 o

tra
 lí

ne
a 

tra
ns

ve
rs

al
 

po
dr

ía
 re

pr
es

en
ta

r l
a 

ar
ru

ga
 

in
te

ro
cu

la
r

13
M

.B
.C

. L
.T

. 
3-

33
-7

1
sin

 d
at

os
Fi

gu
rin

a 
só

lid
a

m
ás

 d
e 

10
 c

m
x

x
so

br
e 

el
 

pe
ch

o
co

lla
r c

or
to

, 
pu

lse
ra

Sá
nc

he
z 

(1
98

1:
 

La
m

. 2
7c

)
H

ile
ra

 d
e 

pl
ac

as
 ó

se
as

 e
nt

re
 

lo
s 

oj
os

; d
os

 lí
ne

as
 a

 a
m

bo
s 

la
do

s

14
C

.P.
N

., 
G

ua
ya

qu
il

sin
 d

at
os

Fi
gu

rin
a 

só
lid

a
m

ás
 d

e 
10

 c
m

x
«c

ar
ac

ol
as

 
es

til
iz

ad
as

»
x

so
br

e 
el

 
pe

ch
o

co
lla

r c
or

to
, 

pu
lse

ra
m

 po
r t

oc
ad

o 
(S

an
ch

ez
 1

98
1:

 
78

)

Sá
nc

he
z 

(1
98

1:
 

La
m

. 2
7e

)
 

Pa
re

ci
do

 a
 la

 F
ig

. 2
7a

 d
e 

Sá
nc

he
z

15
C

.P.
N

., 
G

ua
ya

qu
il

sin
 d

at
os

Fi
gu

rin
a 

só
lid

a
m

ás
 d

e 
10

 c
m

x
x

so
br

e 
el

 
pe

ch
o

¿L
le

va
 u

n 
gu

ay
uc

o?
 

¿O
 e

s 
la

 
re

pr
es

en
ta

ci
ón

 
de

 la
 p

ar
te

 
su

pe
rio

r d
e 

la
 c

ab
ez

a 
de

l 
co

co
dr

ilo
?

co
lla

r c
or

to
, 

pu
lse

ra
Sá

nc
he

z 
(1

98
1:

 
La

m
. 2

7g
) 

1 
pl

ac
a 

ós
ea

 e
nt

re
 lo

s 
oj

os

M
.B

.C
.: 

M
us

eo
 Ar

qu
eo

ló
gi

co
 d

el
 B

an
co

 C
en

tra
l d

e 
Ec

ua
do

r, 
Q

ui
to

M
.N

.A
.: 

M
us

eo
 N

ac
io

na
l d

e A
nt

ro
po

lo
gí

a,
 B

og
ot

á.
 E

st
a 

co
le

cc
ió

n 
pe

rte
ne

ce
 a

ho
ra

 a
l I

ns
tit

ut
o 

C
ol

om
bi

an
o 

de
 A

nt
ro

po
lo

gí
a,

 IC
AN

H

M
.B

.P.
 : 

M
us

eo
 C

as
a 

M
ar

qu
és

 d
e 

Sa
n 

Jo
rg

e,
 B

an
co

 P
op

ul
ar
, B

og
ot

á

*:
 e

st
a 

co
le

cc
ió

n 
pe

rte
ne

cí
a 

al
 S

r. 
Te

rv
er

, m
in

ist
ro

 p
le

ni
po

te
nc

ia
l d

e 
Fr

an
ci

a 
en

 Q
ui

to
; é

l l
a 

co
m

pr
ó 

en
 e

l a
ño

 1
93

4



Marianne Cardale de Schrimpff

418

tallado en cacho de venado o hueso (Brezzi, 2003: fig. 593). Las de cerámica pueden ser sólidas 
o huecas, la mayoría hechas en molde14.
Aunque a primera vista, este grupo de piezas parece relativamente homogéneo, cuando se 
examinan en detalle se encuentra cierta variedad. Las cabezas de los cocodrilos varían aunque, 
por los inconvenientes expresados arriba, no siempre se pueden apreciar todos los detalles de 
importancia. En muchas de ellas se representan las placas óseas por medio de una o dos hileras 
de protuberancias pequeñas en el espacio entre los ojos; a veces las hileras se extienden hasta la 
nariz. La forma de estas protuberancias es semi-rectangular o redonda, aunque en un ejemplar 
(Sánchez, 1981: lam. 27e) ellas tienen una depresión central en forma de rosquilla (en la 
naturaleza las escamas del cocodrilo varían de forma, rectangular o redonda, según la parte del 
cuerpo que cubren). A veces las protuberancias están acompañadas por una línea a cada lado. 
En algunos pocos ejemplares, estas se unen inmediatamente debajo del ojo tal vez para indicar, 
en forma muy estilizada, la arruga interocular característica de la babilla. En otras ocasiones (p.e. 
Brezzi, 2003: fig. 594) las líneas se encuentran solas, sin representaciones de placas óseas.
La parte humana de estas figuras antropozoomorfas también varía bastante. Con frecuencia 
la cabeza presenta los rasgos típicos de muchas figurinas Tumaco, con el cráneo modificado 
artificialmente para darle una forma alta, inclinada, y abultada hacia atrás (p.e. Bouchard & 
Mora, 1988: fig. 104). En las figurinas de esta cultura el cabello rara vez aparece y tal vez fue 
cubierto con una especie de gorro. Varias de las figuras humanas lucen tocados más complejos, 
con adornos (Sánchez, 1981: lam. 27c) que pueden tener forma de cuerno (?) o caracola (?) 
(Sánchez, 1981: lam. 27a, e). El ejemplar tallado en cacho lleva una especie de diadema o 
corona. Los ojos también varían —en nuestra pequeña muestra siete tienen forma almendrada, 
abierta, contra seis con una perforación central—. Por lo menos una figura ostenta orejeras de 
carrete. Usualmente la figura lleva un collar y pulseras (indicadas por varias líneas paralelas en 
ambas muñecas). Por lo general, los collares son cortos y, hasta donde se alcanza a apreciar, 
formados por un dije central grande bordeado por una o más hileras de cuentas tubulares 
perforadas sobre el eje largo (p.e. Bouchard & Mora, 1988: fig. 104). En otras figuras el collar 
tiene dos dijes (Sánchez, 1981: lam. 27c) o es un collar largo que llega cerca al ombligo (Sánchez, 
1981: lam. 27a).
Los brazos casi siempre se representan formando un ángulo recto, con las manos sobre el pecho, 
una posición no muy común en las figurinas de esta cultura. Si se muestran de pie, generalmente 
tienen los brazos estirados a los lados del cuerpo y las palmas de las manos vueltas hacia abajo 
o hacia delante; otras tienen el brazo alzado, como saludando (Sánchez, 1981: 38-42). Como 
en las figuras del hombre-cocodrilo rara vez se representa la parte inferior del cuerpo, no es 
ninguna sorpresa que, en la muestra analizada aquí, solo una pieza tenga indicaciones de ropa. 
De las figurinas de otras clases se sabe que los hombres utilizaban un guayuco corto, suspendido 
por un cinturón relativamente ancho y las mujeres una falda apretada, muy decorada, que 
llegaba hasta alrededor de las rodillas (Sánchez, 1981: 74-5; Ramírez, 2003: 136). Como la 
temperatura media durante el día en la Costa Pacífica es alrededor de 30˚ C, parece que en 
la vida diaria, la gente acostumbraba andar con el torso desnudo, cubriendo esta parte del 
cuerpo para ceremonias y fiestas. Esta parquedad de ropa nos priva de una de las indicaciones 
más seguras del sexo de las figuras, puesto que ninguna tiene indicios físicos claros. La única 
figura con ropa lleva un guayuco (Brezzi, 2003: fig. 593)15. Sin embargo, existen otras pistas. 
Emma Sánchez (1981: 74-82) ha logrado distinguir ciertos tocados y adornos que son exclusivos 
de hombres o de mujeres y, en tres ejemplares de nuestra muestra (cuadro 1), estos atributos 
sugieren que las figuras son masculinas.

14 No hay datos para todas.
15 	Su fig. 594 también muestra una figura de cuerpo entero pero en la foto no se alcanza a distinguir bien si la figura 

lleva ropa. 



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

419

Figura 4 – El hombre-caimán

Figura 4. 1 – Figura humana La Tolita-
Tumaco que termina en cabeza 
de cocodrilo

Procedencia indeterminada. L. 
10,5 cm. MBP T-2383. Fondo de 
Promoción de la Cultura, Museo 
Arqueológico MUSA

Figura 4. 2 – El mismo motivo en cuentas de collar Ilama

Procedencia: Restrepo. L. promedio de las cuentas: 5,9 
cm. MO 29270. Colección Museo del Oro, Banco de la 
República, Bogotá, Colombia. Fotografía: Rudolf

Figura 4. 3 – El mismo motivo en un poporo en oro

	 Hcda Malagana. Altura 17,2 cm. MO 33338 y 33339. 
Colección Museo del Oro, Banco de la República, Bogotá, 
Colombia. Fotografía: Rudolf

Figura 4. 4 – La posición característica del cocodrilo dentro 
del agua con todo el cuerpo sumergido menos los ojos y 
las narices

	 Fotografía: K. Weidmann



Marianne Cardale de Schrimpff

420

Tanto Bouchard & Mora (1988: 78) como Brezzi (2003: 577, 578) interpretan estas figuras 
como representaciones de muertos. Brezzi se refiere a ellas como «muerto-caimán» y para él 
«representa la transmutación de la persona que murió —la actitud recogida y estática así lo 
sugiere— en caimán, animal del inframundo acuático, de por sí símbolo de muerte. Este motivo 
puede ser indicio de la existencia de prácticas funerarias que consistieron en la entrega del 
cadáver a las aguas del río, hábitat de los caimanes». Bouchard y Mora se basan en parte para 
esta interpretación en los ojos con «órbitas vacías».
Sin tener elementos para descartar del todo esta hipótesis, vale la pena recordar que los ojos 
perforados no son generalizados en estas piezas y se encuentran en un poco menos de la mitad 
de la muestra examinada aquí. En el ejemplar ilustrado por Bouchard & Mora (1988: fig. 104) 
la perforación grande en el centro del ojo podría representar la pupila, tal vez en estado de 
dilatación. Se encuentran ojos con perforaciones en algunas otras figuras Tumaco (p.e. Errazuriz, 
1980: figs. 114, 115, 117) o en la máscara ilustrada por d’Harcourt (1947: planche LIII, 2) 
ninguna de las cuales parece representar muertos. En una representación de un cuerpo sin vida 
podría ser más lógico encontrar ojos simplemente cerrados como los ilustrados en d’Harcourt 
(1947: planche XXXVI, n˚ 1, 2; XXXIX, n˚ 5; XLIII, n˚ 5). En el caso de aquellas figuras que 
indudablemente representan muertos ya sin ojos, su estado esquelético se nota también en 
los otros rasgos de la cara (Bouchard & Mora, 1988: figs. 57, 58). D’Harcourt (1947: 102-
103) encuentra que ciertos estilos de ojos son característicos o especialmente comunes en 
determinadas regiones del territorio Tumaco-La Tolita. 
La relación exacta entre la figura humana y el cocodrilo es interesante. Mientras que, en la 
mayoría de los ejemplares, las extremidades de la primera se convierten en el cuerpo y cabeza 
del segundo, dando pie para la hipótesis de transmutación, en dos ejemplares la figura humana 
se representa en forma completa con sus pies apoyados sobre la nuca del animal, como si lo 
estuviera utilizando como medio de transporte. Por los estudios de etnógrafos como Reichel-
Dolmatoff (p.e. 1996: 30), estamos familiarizados con el concepto de la canoa-anaconda, en la 
cual los tribus tukanos y makús llegaron al Vaupés, pero en algunos mitos se hace referencia a un 
caimán-canoa. Un mito de los shipibos, por ejemplo, relata la historia de un caimán que es, a la 
vez, una canoa muy grande que transporta personas de una orilla del río a la otra, un transporte 
no ausente de peligros porque bajo ciertas circunstancias la canoa se transforma nuevamente en 
caimán y muerde o mata a sus pasajeros (Roe, 1982: 62-66). 

3. Las culturas de la cordillera Occidental - Ilama 

Dejando atrás los manglares y los anchos ríos de la Costa Pacífica, encontramos el mismo 
motivo, la figura humana que termina en cabeza de cocodrilo, en las montañas de la Cordillera 
Occidental de Colombia. En este caso se trata de cuentas de collar de oro de la cultura Ilama, 
contemporánea con las fases tempranas de Tumaco (Cardale de Schrimpff et al., 1989). El 
ejemplar más específico es de la variedad que representa la figura humana de cuerpo entero con 
los pies apoyados sobre la cabeza del cocodrilo (fig. 4. 2). En vez de la típica cabeza deformada 
de Tumaco con un tocado que no muestra el pelo, aquí la cabeza es plana y el pelo se indica por 
una serie de líneas paralelas. Aunque seguramente fue claro para los que hicieron o utilizaron 
el collar, para nosotros el sexo de la persona es difícil de determinar: a primera vista parece 
femenina por los senos, pero estos igualmente podrían ser tetillas grandes, mientras lo que se 
encuentra debajo de los brazos podría ser una representación estilizada de guayuco. El cocodrilo 
está representado principalmente por una enorme boca llena de dientes y dos ojos grandes 
ovalados, en la posición natural de los ojos de este animal. Es más estilizado que los ejemplares 
Tumaco-La Tolita, tal vez debido a que, al darle la forma a la cuenta, primaba la comodidad de 
esta sobre el realismo, o que el artista no estaba familiarizado con el animal. A 1 500 m.s.n.m. 
el clima de Calima es demasiado frío para el cocodrilo que, en aguas con temperaturas de 
18˚ C o menos, se vuelve torpe y se ahoga (Penny, 1991: 100). Por otro lado las tierras bajas 



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

421

de la costa son de acceso relativamente fácil desde Calima y hay evidencia de contactos entre 
la cordillera y el Pacífico, durante prácticamente todo el período precolombino. Además la 
frontera septentrional de la cultura Tumaco queda en la boca del Río San Juan, distante solo 60 
kilómetros en línea recta de Calima (Reichel-Dolmatoff, 1965: 84; Salgado & Stemper, 1995).
La tercera cultura donde se ha encontrado este estilo de hombre-caimán es Malagana, al oriente 
de Calima, en el valle ancho y plano del río Cauca. Esta vez se encuentra no en forma de 
figurina, ni de collar, sino de poporo (fig. 4. 3). Ilustrado en Bray et al. (2005: 162, fig. IV.25), los 
autores favorecimos la hipótesis de que se trata de una pieza importada de la cultura Tumaco-La 
Tolita. Sin embargo, después de revisar las otras figuras descritas aquí, esta apreciación parece 
dudosa. No sería extraño encontrar una pieza así en Tumaco, pero hasta donde se sabe, allá 
no se conoce en forma de poporo y las diferencias con las figurinas Tumaco son varias. La 
cabeza del cocodrilo se muestra en forma más naturalista, sin hocico escorzado (cf. fig. 4. 4). La 
diferencia más notable, sin embargo, está en la figura superior que, en vez de ser explícitamente 
humana, resulta ser un cocodrilo acurrucado en posición antropomorfa. 
El hombre-caimán no es la única representación del cocodrilo conocida de la cultura Ilama. Un 
collar de oro martillado (Cardale de Schrimpff, 2005: fig. II.41) parece representar cocodrilos en 
forma bastante natural: tanto el hocico largo como los ojos a los lados de la cabeza insinúan este 
animal y la posición de las piernas es característica de un cocodrilo en descanso. Una hilera de 
puntos repujados sobre el lomo podría representar las placas óseas dorsales, mientras las líneas 
transversales sobre la cola sugieren las bandas horizontales formadas por las placas óseas, bandas 
acentuadas en algunas especies por colores contrastantes. 
En una vasija pequeña (del tipo llamado popularmente «vaso culebrero») se alcanza a reconocer 
otra representación de cocodrilo, esta vez poco naturalista e íntimamente relacionada con 
culebras; éstas sustituyen las piernas del animal y cruzan la vasija encima de su cabeza (Cardale 
de Schrimpff, 2005: fig. II.67). La misma relación se encuentra en un canastero (fig. 5. 1); en este 
ejemplar la cabeza es más realista (compare la manera de representar la dentadura con la fig. 5. 
2) pero el animal está en posición acurrucada como un ser humano16. Aquí, también, culebras 
sustituyen las piernas y hay otra atravesando la cabeza en la misma posición relativa que se 
observe en la vasija anterior17. Es probable que en el sistema clasificatorio Ilama, las escamas (de 
la serpiente) y las placas óseas (cocodrilos) pertenecieran a una misma categoría o a categorías 
estrechamente relacionadas. El ejemplar de la fig. 5. 3 es de interés especial. Al parecer un vaso 
silbante, lleva modelado en la parte superior un cocodrilo bastante realista con su cola grande 
y pesada18. Los ojos ovalados, protegidos por una protuberancia ósea pronunciada en forma de 
arco, están representados de la misma manera que en el canastero y aunque la dentadura con 
sus grandes colmillos y las fosas nasales altas podría confundirse con la dentadura del murciélago 
y su hoja nasal, el hocico largo no deja duda de que el animal representado es, en realidad, un 
cocodrilo19. Sobre la cabeza del animal se observan dos hileras de puntas que recuerdan las 
que representan las placas óseas en el poporo descrito atrás y, a la vez, los tocados con hileras 
de puntas encontrados en cierto grupo de canasteros (fig. 5. 4). En una publicación reciente 
(Cardale de Schrimpff, 2005: 59) sugiero que no solo este tocado hace referencia al cocodrilo, 
sino que un tipo de collar con dos hileras de rectángulos, usado por algunos canasteros podría 
representar las escamas de la piel del mismo animal. Si estas hipótesis resultan acertadas, con 
toda probabilidad el cocodrilo sería un componente del «Ser Fabuloso» de igual importancia que 
la serpiente, el felino y el murciélago.

16 	Véase una clasificación de los canasteros en Cardale de Schrimpff, 1989 y 2005.
17 	Otro canastero en forma de un cocodrilo estilizado está ilustrado en Cardale de Schrimpff, 2005: fig. II.66.
18 	Esta pieza ha sido publicada en varias ocasiones. Legast (1993: fig. 87) comenta que «las manos con el pulgar libre 

se parecen a las de un primate».
19 Nachtigall (1961: fig. 435 y p. 145) ilustra una cabeza muy similar en el Museo Arqueológico de la Universidad de 

Popayán (n˚ 46.27.93) que él identifica como de una babilla.



Marianne Cardale de Schrimpff

422

Figura 5 – El cocodrilo: dentadura y placas óseas

Figura 5. 1 – Canastero con cabeza 
de cocodrilo y con serpientes 
que sustituyen sus brazos y 
piernas

	 La dentadura se representa en 
forma bastante realista (cf. fig. 5. 
2). Procedencia indeterminada. 
Altura: 11,5 cm. ICANH 60-
A-60. Instituto Colombiano 
de Antropología e Historia. 
Fotografía: Rudolf

Figura 5. 2 – La dentadura del cocodrilo (Crocodylus acutus)

	 Fotografía: Henry Domke (www. henrydomke.com)

Figura 5. 3 – Vasija con la parte 
superior modelada en forma de un 
cocodrilo estilizado

	 Procedencia indeterminada, pero 
varios detalles estilísticos sugieren 
que habría sido elaborada por una 
cultura relacionada con la Ilama. 
Altura: 25,5 cm. ICANH A-67-IV-41. 
Instituto Colombiano de Antropología 
e Historia. Fotografía: Rudolf

Figura 5. 4 – Canasteros con tocado en puntas

	 Izq. 12,8 cm, MO CC 6304, Derecho MO 6299. 
Colección Museo del Oro, Banco de la República, 
Bogotá, Colombia. Fotografía: Rudolf



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

423

4. Yotoco

En las montañas de Calima la cultura Yotoco se ubica en la cronología inmediatamente después 
de la Ilama, en contraste con la situación de la planicie del valle del río Cauca donde la 
presencia Yotoco es restringida y la cultura Malagana ocupa esta posición temporal. Tanto Yotoco 
como Malagana heredan aspectos importantes de la cultura ancestral, pero con resultados 
marcadamente diferentes. En contextos Yotoco no se conoce ningún ejemplar de la figura 
humana que termine en cabeza de cocodrilo como se ha visto tanto en Tumaco como en Ilama 
y Malagana. En cambio, el cocodrilo se manifiesta principalmente en un estilo de pieza que no 
se encuentra ni en La Tolita-Tumaco ni en Ilama y que parece ser particular del estilo Yotoco.
Se trata de diademas en lámina de oro de alta ley que llevan, repujada en el centro, lo que 
Bray (2005: 115) llama «La Cara Yotoco». Esta cara, enmarcada por el cabello cortado en forma 
escalonada, lleva grandes adornos en las orejas y nariz del mismo estilo de las joyas de tamaño 
natural conocidas de algunas tumbas. Se encuentra en toda una serie de diademas, «pinzas» y 
pectorales suntuosos. Sin embargo, está asociada con la figura del cocodrilo sólo en las diademas. 
El Museo del Oro conserva diez ejemplares, la mayoría adquiridos en los primeros años después 
de su fundación y publicados en detalle por Pérez de Barradas (1954). Aunque tanto el estilo 
como la poca evidencia disponible indican un origen en la región Calima, la información sobre 
la procedencia de estas piezas es mínima o está ausente. La parte superior de la diadema está 
adornada con unas tiras de metal ligeramente curvas que generalmente se interpretan como 
plumas, tomando en cuenta su forma y el hecho que en los tocados y diademas etnográficas 
las plumas son un elemento casi indispensable. Debajo de la Cara Yotoco, en una lengüeta, 
se encuentra generalmente una cara pequeña mientras que en la nariguera de la Cara Yotoco 
hay una tercera cara, muy estilizada: es decir, además del personaje central parece que hay 
referencias a dos personajes más. 
Los rasgos del cocodrilo se encuentran, no sobre el eje central sino a los dos lados de la pieza. 
El primer autor en hacer referencia a ellos fue Pérez de Barradas (1954: 125-126, 281) en su 
estudio magistral sobre la orfebrería Yotoco (que en aquella época llamaba «Estilo Calima»). 
Él destaca la presencia de figuras de cuerpo entero del cocodrilo en dos de estas piezas: MO 
5359 y 5390 (fig. 6. 1). Sin embargo, se propone aquí que las otras diademas son, en realidad, 
representaciones más fieles del cocodrilo y que los animales de cuerpo entero fueron agregados 
por un orfebre que quería reforzar el mensaje pero que no tenía ideas muy claras sobre la 
apariencia del animal. 
Los contornos de la parte de la diadema que sale a los dos lados de la Cara Yotoco conforman 
representaciones bastante fieles del perfil de un cocodrilo. Uno de los rasgos más importantes 
del hocico es la nariz elevada que permite al animal respirar aun cuando todo el resto del cuerpo 
se encuentra sumergido bajo el agua (fig. 4. 4). Esta es la posición en la que el cocodrilo pasa 
largas horas al día y es esencial para su estrategia de cacería, permitiéndole pasar desapercibido 
mientras asecha su presa. Al final del hocico largo y lleno de dientes, se encuentran los ojos 
redondos, protegidos por una cresta ósea gruesa. Este perfil se encuentra en todas las siete 
diademas de este estilo. Los dientes se representan de distintas maneras, siendo una hilera de 
triángulos la más naturalista (M.O. 5202 y 5360, fig. 6. 2, comparar con fig. 5. 2). En los dos 
ejemplares que muestran el cuerpo entero del cocodrilo, los dientes son dos hileras cortas de 
rectángulos mientras que en otras diademas, son tan estilizados que difícilmente se reconocerían 
como tal si no fuera por las líneas horizontales que los bordean, demarcando los límites del hocico. 
En algunos ejemplares se indica la piel con escamas por medio de un achurado romboidal. Este, 
nuevamente, es el caso de los cocodrilos de cuerpo entero como también en el M.O. 5202. 
En tres de los ejemplares (n˚ M.O. 4297, 5202 y 5360) el orfebre parece haber reinterpretado 
la nariz elevada de la cabeza del cocodrilo como el pico de un pájaro con ojo grande. Pérez 
de Barradas, incluso, comenta (1954: 242), para el caso del MO 4297, que «…sugieren las 
imágenes de dos loros o guacamayos. La representación de la cabeza es clara, pues tiene el pico 



Marianne Cardale de Schrimpff

424

Figura 6 – El cocodrilo con elementos de ave y figuras con piel de cocodrilo 

Figura 6. 1 – Diadema Yotoco

	 Procedencia: indeterminada. 22,5 x 23,3. MO 
5359. Colección Museo del Oro, Banco de la 
República, Bogotá, Colombia

Figura 6. 2 – Diadema Yotoco

	 Procedencia: Restrepo. 26 x 27 cm. 
MO 5202.  Colección Museo del 
Oro, Banco de la República, Bogotá, 
Colombia. Foto: Rudolf

Figura 6. 3 – Palillo para la cal que 
termina en una figura antropomorfa 
con máscara de murciélago. La figura 
lleva un cocodrilo sobre la espalda

	 Procedencia: ¿Restrepo? Altura de la 
figura: 2,9 cm. MO 5235. Colección 
Museo del Oro, Banco de la República, 
Bogotá, Colombia. Foto: J. M. Munera

Figura 6. 4  – Estatua, Alto de las Piedras, San 
Agustín, Huila

	 Parece representar una figura humana 
vistiendo una «capa» de piel de cocodrilo. 
Foto de la autora



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

425

dirigido hacia arriba, y el ojo está representado por un círculo rodeado de una línea, ambos 
realzados. La cabeza está separada del cuerpo por una línea vertical…». Sin embargo, el orfebre 
no parece haber desconocido la presencia del cocodrilo, puesto que dos de estos ejemplares son 
precisamente los que tienen los dientes de este animal representados en la forma más naturalista 
y, en uno de los casos (M.O. 5202), se observa el achurado que representa las escamas o las 
placas óseas (fig. 6. 2). Este grupo de diademas tiene algunos otros rasgos particulares en común, 
como una hilera de colgantes sobre cada una de las «plumas» laterales y (en dos de los tres casos) 
una lengüeta, otra vez con cara estilizada, que reemplaza las plumas centrales.
La asociación entre las tres especies (hombre, ave y cocodrilo) en esta pieza es, a primera 
vista, sorprendente. El ser humano con diadema de plumas es un motivo con el cual estamos 
familiarizados, pero la asociación entre ave y cocodrilo requiere de mayor explicación. Las 
primeras vuelan, cantan, están cubiertas de plumas; los segundos nadan, su mundo predilecto 
es el agua y están cubiertos de escamas y placas óseas. Sin embargo, en el mundo precolombino 
los animales se clasificaron de una manera muy diferente a la del mundo occidental. Para las 
personas que elaboraron y usaron estas piezas, los rasgos importantes, tal vez, no eran ni plumas 
ni escamas, sino el hecho de que tanto el cocodrilo como las aves hacen nidos y ponen huevos. 
Por otro lado, las aves tienen escamas sobre las piernas y, en muchas especies de serpiente, las 
formas de las escamas y su posición traslapada sobre el cuerpo sorprende por su parecida con las 
plumas. El concepto de una relación entre plumas y escamas estaría ejemplificado en la serpiente 
emplumada. Más aun, las aves cambian de plumas y los cocodrilos de piel, característica que 
comparten con insectos, algunos de los cuales también vuelan.
Tanto las aves como los cocodrilos comparten la característica de vivir en dos elementos: las 
primeras habitan la tierra y el aire y los otros, la tierra y el agua. Más aun, en muchas cosmologías 
indígenas el cielo, durante la noche, se transforma en el inframundo y el inframundo, a la vez, 
se convierte en el cielo20. Una extensión lógica de este concepto podría ser que los habitantes 
de cada mundo también sufren un cambio, según el cual los habitantes del agua (como peces y 
cocodrilos) se convierten, por la duración de la noche, en aves y otros habitantes del firmamento, 
mientras éstos se vuelven animales del agua. Aun así, la hipótesis de una relación entre las dos 
familias, y de un ser en la cosmología Yotoco que combina aspectos de ave con cocodrilo podría 
parecer demasiado atrevida. Sin embargo, la cultura Yotoco no es la única del suroccidente 
colombiano donde se encuentra esta asociación: en una figura encontrada en la hacienda 
Malagana también están plasmados aspectos de las dos familias (fig. 7).

20 	Acerca de la relación entre ave y cocodrilo agradezco las sugerencias de Stephen Hugh-Jones en quien se originen 
muchas de las ideas expresadas aquí.

Figura 7 – Ser mítico que combina la cabeza de 
un cocodrilo con el cuerpo y alas de un ave y 
manos y pies humanos

	 Hcda Malagana. Altura: 11,9 cm. Reproducido 
de Legast (1998) con el permiso de la autora



Marianne Cardale de Schrimpff

426

Estas piezas no son la única referencia Yotoco al cocodrilo. Un poporo elaborado en lámina de 
oro (MO 5274; Pérez de Barradas, 1954: lam 92) ha sido interpretado por Legast (1993: 43) 
como una babilla. En el caso de los remates de los palillos para la cal, varias de las figuras humanas 
llevan un achurado sobre las piernas que probablemente represente la piel de serpiente tal 
como se representaba anteriormente en Ilama. Sin embargo, en algunos casos las figuras llevan 
prendas en forma de pantalón corto con rectángulos incisos, posiblemente la representación de 
las escamas del cocodrilo (p.e. Pérez de Barradas, 1954: lam. 79). Varias de estas piezas llevan 
una figura de animal en posición antropomorfa, identificado generalmente como un murciélago 
que sostiene una serpiente en las manos o las garras delanteras (p.e. Legast, 1993: 96, figs. 98-
100). Una de estas figuras (fig. 6. 3; MO 5235) lleva, en la espalda, una figura de cocodrilo21 
que, hasta cierto punto, recuerda la estatua del Alto de las Piedras (San Agustín), descrita más 
adelante e interpretada como un chamán que lleva puesta una piel de cocodrilo. 

5. Tierradentro y San AgustÍn

El Museo del Oro conserva dos piezas de la región de Tierradentro con representaciones del 
cocodrilo muy diferentes entre sí: un pectoral y un dije. El pectoral es plano, de oro martillado; 
su forma, alargada con dos protuberancias curvas en la parte superior y un motivo repujado en 
el centro, es común en el suroccidente de Colombia durante los últimos siglos antes de Cristo 
y los primeros después, donde cada sociedad le imprimía su estilo particular (Bray et al., 2005: 
fig. IV.35). Este ejemplar lleva un cocodrilo bastante realista, con varias hileras de placas óseas 
a lo largo del lomo y una línea repujada cerca de los ojos, que parece representar la arruga 
interocular característica de la babilla. La cola termina en un diseño geométrico abstracto. El dije, 
en cambio, es una pieza fundida grande. Es relativamente naturalista, pero la boca no parece 
tener una dentadura acentuada, lo cual deja en entredicho su identificación como cocodrilo. 
Por otro lado, dos hileras de protuberancias rectangulares sobre el lomo parecen representar las 
hileras de placas óseas tan características de este animal. 
En su estudio pionero sobre las representaciones precolombinas del cocodrilo, Medem (1953: 
12-14) identifica tres ejemplares en las estatuas de San Agustín22. Uno de ellos es una estatua-
columna publicada por Preuss (1929: tomo II, lam. 18, 1 y fig. 5, 1-3) sobre la cual se apoya parte 
del techo del templete del montículo oriental de la Meseta A (costado norte). El guerrero tallado 
en esta estatua23 lleva encima un animal con una cabeza en cada extremo. La parte trasera y 
lateral de la estatua está ocupada por el cuerpo del animal que se adelgaza y enrosca como una 
serpiente para terminar «…en una cabeza de cocodrilo muy estilizada; esta muestra una nariz 
curva hacia arriba, colmillos muy largos en las mandíbulas superior e inferior y entre los ojos, una 
protuberancia que presenta en su extremo una formación engrosada, semi-circular». La cabeza 
del otro extremo es esculpida en vez de ser tallada en bajo relieve pero, en mi concepto, es del 
mismo animal en una versión escorzada24. Los rombos, bordeados a cada lado por una hilera de 
rectángulos, que se encuentran sobre la primera parte del cuerpo del animal, representarían las 
placas óseas. Es interesante constatar que estas hileras de rectángulos, ausentes en la parte del 
cuerpo serpentiforme (que lleva el achurado romboidal característico de las representaciones de 
culebras), aparecen de nuevo cerca de la cabeza del otro extremo. Los artistas precolombinos no 

21 	Una fotografía excelente de esta pieza fue publicada por Pérez de Barradas (1954: lam. 85).
22 	No todos los investigadores posteriores están de acuerdo con esta identificación. Reichel-Dolmatoff, por ejemplo 

(1972: 108-109) considera que el animal montado en la figura humana en la estatua del Alto de las Piedras es un 
jaguar.

23 	Esta estatua tiene una compañera muy similar pero Medem solo describe una de ellas; para la segunda estatua ver 
Preuss (1929: tomo II, lam. 18-2 y lam. 19, 3-4).

24 	Preuss, en cambio (1929: 27), considera que el animal representado es un mico.



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

427

solo eran conscientes de las similitudes entre las escamas de los cocodrilos y las de las serpientes 
pero, a la vez, sabían muy bien diferenciarlas. 
Una segunda figura, de la orilla occidental del Río Lavapatas, lleva a cuestas un animal de cabeza 
doble (Preuss, 1929: tomo II, lam. 49, 1-3, figs. 27, a-b) que se parece en varios aspectos a 
las figuras anteriores. La primera cabeza se encuentra colocada «a manera de gorra» sobre la 
cabeza del hombre y Medem plantea que puede tratarse de un jaguar o puma. No cabe duda 
de que el animal que cuelga detrás es un cocodrilo con una cresta dorsal muy alta, adornada con 
incisiones. Medem (1953: 13) considera que la estatua podría representar un personaje cubierto 
con una piel. La literatura etnográfica abunda en referencias a chamanes vistiéndose con pieles 
de jaguar (p.e. Reichel-Dolmatoff, 1975) pero no sería nada raro, si el cocodrilo también jugó 
un papel importante en la cosmología, que los chamanes de la época se hubieran cubierto con 
pieles de cocodrilo. Para los tukanos, el caimán y el jaguar se clasifican en la misma categoría de 
«predador grande, feroz, terrible» (Stephen Hugh-Jones, comunicación personal, 2006).
La tercera figura, del Alto de las Piedras (fig. 6. 4)25, es casi idéntica a la anterior con la sola 
diferencia que «el hocico del cocodrilo es menos curvo y la cresta dorsal muestra fuera de 
las incisiones, círculos en alto relieve» (Medem, 1953: 14). En varias de las figuraciones de 
cocodrilos descritas en este artículo las placas óseas están representadas por círculos y es posible 
que la forma de alternarlos aquí con las incisiones trate de imitar las bandas del dorso y cola de 
los animales jóvenes. Medem agrega (1953: 16) que debido a la altura de San Agustín (1 600 
m.s.n.m.) no existen crocodilos en sus alrededores

«pero en cambio los hay en las regiones situadas más al sur del Huila, y en la parte 
superior del [valle del] Río Magdalena, por lo tanto, los antiguos constructores de los 
adoratorios en San Agustín debieron haber conocido los cocodrilos no del territorio 
donde hoy se hallan las estatuas, sino de otros parajes distantes».

Hoy se sabe, gracias a las investigaciones de Hector Llanos (1993), que el territorio de los 
constructores de San Agustín se extendía hasta el municipio de Garzón en el departamento del 
Huila, incorporando precisamente los territorios que menciona Medem.

Conclusiones

En su interesantísimo estudio sobre los animales en el Ecuador prehispánico, Andrés Gutiérrez 
Usillos (2002: 69) resume la hipótesis de Presley Norton con la cual parece estar de acuerdo. 
Propone que mientras las formas faunísticas más frecuentes en la iconografía Chorrera son «el 
águila arpía, el felino, el caimán y la serpiente equis», posteriormente se van sobreponiendo 
las representaciones de otras especies. Estas «irán tomando cierta preponderancia en el acervo 
mítico de las culturas ecuatorianas y mesoamericanas y… se constituirán en “divinidades” 
menores, más próximas en la actividad cotidiana que los arcanos dioses mayores constituidos 
por el caimán, o el jaguar…». 
Este artículo demuestra, sin embargo, que el cocodrilo (sea C. acutus, sea babilla o sean las 
dos) seguía teniendo una importancia considerable durante el período de nuestro estudio, 
después del fin de la cultura Chorrera, tanto en el suroccidente de Colombia como en las 
regiones vecinas del Ecuador. Inclusive, tal vez era más importante que antes (fig. 2). Sin 
embargo, las representaciones de estos animales o las referencias a ellos no son siempre fáciles 
de detectar. Hemos destacado algunos de los rasgos diagnósticos que parecen haber tenido 
especial importancia para el artista precolombino: un hocico muy largo terminando en una 
nariz abultada y a una altura mayor; dentadura poderosa con colmillos grandes, a veces con la 
apariencia “desordenada” característica de la babilla, ojos alargados protegidos por un arco óseo 
y, también, escamas y placas óseas representadas de manera natural, o estilizada en forma una 
cresta o tocado.

25 Ver, también, Preuss 1929: tomo II, lam. 73.



Marianne Cardale de Schrimpff

428

Se han podido detectar cuatro grandes temas, todos los cuales se encuentran en más de una de 
las sociedades precolombinas del suroccidente colombiano o sea que trascendían la cosmología 
local:
•	 El primero de estos temas, el hombre-caimán, se encuentra a ambos lados de la frontera 

actual, en Tumaco-La Tolita, además de Ilama y Malagana (fig. 4).
• 	Un segundo tema es la presencia, al parecer importante, del cocodrilo como un componente 

del Ser Fabuloso Ilama, explícita en algunos canasteros y, probablemente, implícita en otras 
(fig. 5). El canastero es, desde luego, una forma importante en Tumaco-La Tolita y el tocado 
que se interpreta como una representación de las placas óseas también se encuentra en 
algunas figurinas de esta cultura (Brezzi, 2003: fig. 524). Sin embargo, la posible extensión de 
este tema a Tumaco-La Tolita es una hipótesis que requiere de más investigación.

• El tercer tema es el cocodrilo asociado con elementos de ave y de ser humano, que se 
encuentra en cierto estilo de diadema Yotoco y en una pieza muy especial encontrada en 
Malagana (figs. 6 y 7). 

•	Por último tenemos la representación de un ser humano que, al parecer, lleva puesta la piel 
de un cocodrilo para poder, de esta manera, asumir las cualidades y poderes de este animal 
(figs. 6. 3 y 6. 4). Este tema se encuentra en algunas estatuas de San Agustín y también, 
al parecer, sobre el remate de un palillo para la cal de la cultura Yotoco. Sin embargo, es 
posible que ponerse su piel no fuese la única manera de adquirir las cualidades del animal. 
Llama la atención la presencia, en Tumaco-La Tolita, de diversos objetos de indumentaria 
como narigueras y cuentas de collar con forma de cocodrilo, que tal vez también ayudaban 
a conferir las cualidades de este animal. De igual importancia habría sido la pintura corporal 
ejecutada con pintaderas. Entre los Emberas actuales de la región del Chocó, el Jaibaná se 
pinta el cuerpo con el diseño del tigre y de esta manera asume la naturaleza del animal cada 
vez que quiere (Ulloa 1992: 227). Posiblemente los de Tumaco-La Tolita habrían utilizado la 
pintadera con cabeza de cocodrilo, ilustrada en la figura 2.3,  para fines similares. En palabras 
del etnólogo Viveiros de Castro (1998: 482)

«La ropa de animales que utilizan los chamanes para viajar en el cosmos son instrumentos 
y no adornos de fantasía; tienen una función similar al equipo de buceo o al traje espacial 
y no a la máscara de carnaval. La intención, al ponerse un traje de buzo, es de lograr 
funcionar como un pez, de poder respirar por debajo del agua…».

	 Agrega «El poner ropa en forma de máscara… se hace para activar los poderes de un cuerpo 
diferente»26. En este orden de ideas, la máscara de cocodrilo utilizada por el canastero Ilama 
(fig. 5. 1) tendría una función similar a la de la piel. Otras figuras Ilama, sin embargo, parecen 
más una referencia a un ser mítico o divino que comparta aspectos humanos con los del 
cocodrilo y muchos otros animales, un ser que viene a ser, tal vez, el ancestro de una deidad 
Yotoco y Malagana (figs. 6. 1, 6. 2 y 7) cuya esencia humana se comparta con elementos del 
cocodrilo y del ave, permitiéndole dominar los tres elementos de tierra, agua y aire.

En el Ecuador, también, el cocodrilo era, indudablemente, de importancia en la cosmología de 
las sociedades del período Desarrollo Regional; a principios de este artículo se examinaron las 
representaciones del cocodrilo en Chorrera y en La Tolita-Tumaco pero no se alcanzó a seguirle 
la pista en forma más amplia. Sin embargo, parece probable que las representaciones sí existan 
y sería muy interesante buscar, en el Ecuador, los diferentes íconos que se han descrito para el 
suroccidente de Colombia. Al igual que en Colombia, habrá que estar atento a representaciones 
que muestran solamente parte del cocodrilo o elementos de este mezclados con elementos 
característicos de otros animales formando seres compuestos o fabulosos. Un ejemplar 
interesante de un ser compuesto de este tipo está representado sobre, por al menos, dos piezas 
muy similares en el Museo del Banco Central (N° MCBQ 1-55-77, ilustrado Valdés, 1992: fig. 

26 	Traducción de la autora.



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

429

72 y n˚ 1-51-77, ilustrado en Équateur, 1991: 74). Se trata de recipientes de cerámica Jama-
Coaque en los cuales la serpiente se reconoce fácilmente mientras los miembros del animal, 
que terminan en garras, podrían ser de un felino. En la cabeza la nariz «respingada» recuerda, a 
primera vista, la hoja nasal del murciélago pero parece más probable que esta forma, combinada 
con la manera de representar la dentadura, represente el hocico del cocodrilo. La forma de los 
ojos es igual a la que se utilizaba en muchas representaciones naturalistas de cocodrilos y la 
cresta detrás podría representar las placas óseas de este animal. 

Agradecimientos

Varias personas leyeron versiones preliminares del manuscrito e hicieron valiosos comentarios desde el punto 
de vista de sus diferentes especializaciones: Warwick Bray, Leonor Herrera, Marta Herrera, Stephen Hugh-
Jones, Anne Legast, Clemencia Plazas y Laura Quintero. Ellas así como otras me enviaron ilustraciones de 
cocodrilos para las cuales agradezco también a Karen Bruhns y, del Museo del Oro, Alba Luz Gómez, Juanita 
Sáenz Obregón, Juanita Sáenz Samper y Clark Manuel Rodríguez. Para su generoso permiso de utilizar sus 
fotografías de animales vivos, agradezco a Henry Domke y Karl Weidmann.

Referencias citadas

BOUCHARD, F. & MORA, S., 1988 – Cultura Tumaco. Arte de la Tierra, 84 p.; Bogotá: Fondo de 
Promoción de la Cultura, Banco Popular. Colección Tesoros Precolombinos.

BRAY, W., CARDALE de SCHRIMPFF, M., HERRERA, L., LEGAST, A., PATIÑO, D. & RODRÍGUEZ, 
C.A., 2005 – Lords of the Marshes: the Malagana People. In: Calima and Malagana. Art 
and Archaeology in Southwestern Colombia (Marianne Cardale de Schrimpff ed.): 140-
201; Bogotá-Lausanne, Pro Calima. 

BREZZI, A., 2003 – Tulato. Ventana a la prehistoria de América. Cultura Tumaco-La Tolita, 621 p.; 
Bogotá: Villegas Editores.

CADENA, A. & BOUCHARD, J.-F., 1980 – Las figurillas zoomorfas de cerámica del litoral pacífico 
ecuatorial. Bulletin de l´Institut Français d´Études Andines, IX (3-4): 49-68.

CARDALE DE SCHRIMPFF, M., 1984 – Techniques of Hand-weaving and allied Arts in Colombia, 
2 vols., 701 p., 131 figs., 337 fotos; Ann Arbor: University Microfilms International. 

CARDALE DE SCHRIMPFF, M., 1989 – The Snake and the Fabulous Beast: themes from the 
pottery of the Ilama culture. In: Animals into Art (H. Morphy ed.): 75-106; Wellington-
London-Boston-Sydney: One World Archaeology. Unwin Hyman.

CARDALE DE SCHRIMPFF, M. (ed.), 2005 – Calima and Malagana. Art and Archaeology in 
Southwestern Colombia, 304 p.; Bogotá-Lausanne: Pro Calima.

CARDALE DE SCHRIMPFF, M., BRAY, W. & HERRERA, L., 1989 – Ornamentos y máscaras de oro 
de la cultura Ilama. Metalurgia del período formativo tardío en la cordillera Occidental 
Colombiana. Boletín del Museo del Oro, 24: 55-71.

ÉQUATEUR., 1991 – La Terre de L’Or, 138 p.; Lausanne: Fondation de L´Hermitage. Catálogo 
de la exposición de este nombre, octubre 1991-enero 1992.

ERRÁZURIZ, J., 1980 – Tumaco-La Tolita, una cultura precolombina desconocida, 316 p.; Bogotá: 
Carlos Valencia Editores.

GUTIÉRREZ, A., 2002 – Dioses, Símbolos y alimentación en los Andes. Interrelación hombre-
fauna en el Ecuador prehispánico, 473 p.; Quito: Ediciones Abya-Yala. 

D’HARCOURT, R., 1947 [1942] – Archéologie de la Province d’Esmeraldas (Équateur). Journal 
de la Société des Américanistes, nouvelle serie, tome XXXIV: 60-200; París: Musée de 
l’Homme.



Marianne Cardale de Schrimpff

430

LATHRAP, D., 1995 – El Ecuador Antiguo. Cultura, Cerámica y Creatividad, 3000–300 A.C., 
110 p.; Chicago-Guayaquil: Field Museum of Natural History.

LEGAST, A., 1991 – El felino en San Agustín. In: San Agustín, 200 años, 1790-1990: 41-47; 
Bogotá: Fundación de Investigaciones Arqueológicas Nacionales.

LEGAST, A., 1993 – La fauna en el material precolombino Calima, 115 p.; Bogotá: Fundación de 
Investigaciones Arqueológicas Nacionales.

LEGAST, A., 1995 – Iconografía del suroccidente de Colombia. In: Perspectivas Regionales en la 
Arqueología del Suroccidente de Colombia y Norte del Ecuador (C. Gnecco, ed.): 263-
297; Popayán: Editorial Universidad del Cauca.

LEGAST, A., 1998 – Los símbolos animales de Malagana. Boletín de Arqueología Fundación de 
Investigaciones Arqueológicas Nacionales, 10 (3): 3-79; FIAN.

LLANOS, H., 1993 – Presencia de la cultura de San Agustín en la depresión del valle del río 
Magdalena, Garzón-Huila, 99 p.; Bogotá: Fundación de Investigaciones Arqueológicas 
Nacionales.

MEDEM, F., 1953 – El cocodrilo. Estudio inicial sobre las representaciones zoomorfas precolombinas 
en el arte indígena de Colombia, 92 p.; Bogotá: Imprenta del Banco de la República.

MEDEM, F., 1981– Los crocodylia de sur America. Vol. I: los crocodylia de Colombia, 354 p.; 
Bogotá: Universidad Nacional de Colombia-Colciencias. 

MEDEM, F., 1983 – Los crocodylia de sur America. Vol. II: los crocodylia de sur América, 271 p.; 
Bogotá: Universidad Nacional de Colombia-Colciencias.

MILLER, M. & TAUBE, K., 1997 – The Gods and Symbols of Ancient Mexico and the Maya. An 
illustrated dictionary of Mesoamerican religion, 216 p.; Londres: Thames and Hudson. 

NACHTIGALL, H., 1961 – Indianerkunst der Nord-Anden, ���������������������������������������     250 p.���������������������������������    ; �������������������������������   Berlin: Dietrich Reimer Verlag.
PENNY, M., 1991 – Alligators and Crocodiles, 128 p.; London: Boxtree.
PÉREZ DE BARRADAS, J., 1954 – Orfebrería prehispánica de Colombia. Estilo Calima, 2 vols., 

367 p. + 300 láminas; Madrid: Talleres gráficos JURA.
PREUSS, T., 1929 – Monumentale Vorgeschichtliche Kunst. Ausgrabungen im Quellgebiet des 

Magdalena in Kolumbien und ihre Ausstrahlungen in Amerika, 2 Tomos, 106 p. + 87 
láminas y 193 figuras; Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

RAMÍREZ GUARÍN, A. L., 2003 – El concepto de estilo en arqueología. Análisis estilístico de figurinas 
antropomorfas Tumaco-La Tolita: un estudio de caso; Bogotá: Museo Arqueológico Casa 
del Marqués de San Jorge. Monografía para optar al título de Antropólogo, Departamento 
de Antropología, Universidad Nacional de Colombia, Bogotá.

REICHEL-DOLMATOFF, G., 1965 – Colombia. Ancient Peoples and Places Series, 231 p.; London: 
Thames and Hudson.

REICHEL-DOLMATOFF, G., 1972 – San Agustín. A culture of Colombia. Art and Civilization 
of Indian America series, 163 p.; London: General Editor Michael Coe. Thames and 
Hudson. 

REICHEL-DOLMATOFF, G., 1975 – The Shaman and the Jaguar. A Study of Narcotic Drugs among 
the Indians of Colombia, 280 p.; Philadelphia: Temple University Press.

REICHEL-DOLMATOFF, G., 1996 – The Forest Within. The World-View of the Tukano Amazonian 
Indians, 229 p.; Themis Books: Totnes.

RODRÍGUEZ, E. E,. 1992 – Fauna precolombina de Nariño, 115 p.; Bogotá: Fundación de 
Investigaciones Arqueológicas Nacionales.

ROE, P.G., 1982 – The Cosmic Zygote. Cosmology in the Amazon Basin, 384 p.; New Brunswick, 
New Jersey: Rutgers University Press.

SALGADO, H. & STEMPER, D., 1995 – Cambios en Alfarería y Agricultura en el Centro del Litoral 
Pacífico Colombiano durante los dos últimos milenios, 234 p.; Bogotá: Fundación de 
Investigaciones Arqueológicas Nacionales, Banco de la República. 

SÁNCHEZ MONTAÑÉS, E., 1981 – Las «Figurillas» de Esmeraldas: Tipología y Función, 158 p.; 
Madrid: Ministerio de Asuntos Exteriores, Dirección General de Relaciones Culturales.



EL cocodrilo en el suroeste de Colombia y regiones vecinas del Ecuador (800 a. C. a 500 d. C.)

431

SIMON, Fray P., 1981 [1627] - Noticias Historiales de la Conquista de Tierra Firme en las Indias 
Occidentales, 5 tomos; Bogotá: Biblioteca del Banco Popular.

ULLOA, A., 1992 – Kipará. Dibujo y Pintura. Dos formas EMBERA de representar el mundo, 350 
p.; Bogotá: Centro Editorial Universidad Nacional.

VALDÉS, F., 1992 – La tradición cerámica La Tolita. In: Signos Amerindios, 5000 Años de Arte 
Precolombino en el Ecuador (Francisco Valdez & Diego Veintemilla eds.): 135-165; 
Quito: Ediciones Colibri. 

VIVEIROS DE CASTRO, E., 1998 – Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivas. The Journal 
of the Royal Anthropological Institute, Vol. 4, n˚ 3: 469-488; Londres. 



Marianne Cardale de Schrimpff

432

Pedidos: IFEA, Casilla 18-1217, Lima 18 - Perú, Tel. 447 60 70
Fax: 445 76 50 - E-mail: postmaster@ifea.org.pe

Web: http://www.ifeanet.org

Coedición: Institut français d’études andines 
(IFEA) - Embajada de Francia en el Perú - Presses 
Universitaires de Bordeaux

Coedición: Institut français d’études andines 
(IFEA) - Instituto de Estudios Bolivianos (IEB) - 

Cooperación ASDI-SAREC   


